
285

Histórias de Maria

Maria Cristina de Aguiar Campos1

Resumo: Este artigo apresenta aspectos da vida de uma contadora de histórias 

e pantaneira centenária, D. Maria, inserindo-a no contexto sociocultural do 

Pantanal de Poconé-MT, e analisa simbolicamente uma de suas narrativas, que 

ilustra a transição de uma saga local para um conto de fadas.

Palavras-chave: Pantanal Mato-grossense, cultura, imaginário, narrativas orais. 

Abstract: This paper presents life aspects of a storyteller and centennial panta-

neira woman, named Mrs. Maria, including her into the socio cultural context 

of the Pantanal of Poconé-MT. This study symbolically analyzes one of her 

narratives, illustrating the transition of a local saga for a fairy tale. 

Keywords: Pantanal Mato Grossense, culture, imaginary, oral narratives.

1	 Doutora em Educação, pela Universidade de São Paulo (USP); professora de Língua Por-
tuguesa e Literatura Brasileira no IFMT – Campus Cuiabá. E-mail: crisag05@hotmail.com.



286

Introdução

Conheci Dona Maria quando fui a campo, em 1996, coletar da-

dos para a minha dissertação de mestrado. Tivemos vários encontros 

desde então, nos quais ouvi e gravei muitos “causos” de sua infância 

e meninice. Ela faleceu em 2006, com idade em torno de 108 anos. 

Sua memória remontava ao tempo dos escravos e de quando os ín-

dios chegavam em grupos na fazenda onde morava, no Pantanal de 

Poconé-MT, com seus arcos e flechas; as crianças então corriam e se 

escondiam debaixo das camas, com medo. Ela nunca foi registrada 

em cartório e a igreja em que foi batizada incendiou, perdendo-se a 

certidão de batismo. Sua idade foi levantada com a comunidade e o 

sobrenome que adotava lhe foi emprestado pela família que a criou, o 

que era comum antigamente2. 

Algumas das histórias contadas por ela não foram exploradas no meu 

mestrado. Neste artigo, analisarei uma interessante do ponto de vista 

sociocultural e simbólico.

A Narradora

Presume-se que D. Maria seja filha de um grande fazendeiro da re-

gião do Pantanal de Poconé-MT com uma de suas escravas. Logo que 

nasceu, foi entregue à esposa dele na condição de sua afilhada, que a 

criou como agregada, não lhe faltando o básico, mas sempre desempe-

nhando funções domésticas e subalternas. Quando a esposa faleceu, ele 

se casou com uma prima dela. Os casamentos consangüíneos também 

eram comuns, pois havia poucas mulheres brancas disponíveis, uma vez 

que a vida nas minas e o desbravamento dos sertões, desde o Período 

Colonial, era demasiado rude para as mulheres européias. Mais tarde, 

separaram-se e Maria ficou, por toda a vida, com ela e com a nova família 

que constituiu, servindo-os. Nunca se casou.

2	 Dona Maria era uma típica agregada, denominação que recebiam os empregados que 
tinham residência permanente nas fazendas.  



287

Um dado cultural importante para uma leitura mais pertinente da 

história que será narrada a seguir é o fato já apontado por Abílio Leite 

de Barros (1998) de que existe, na região pantaneira, uma pequena elite 

diretamente descendente de nobres portugueses que veio para Mato 

Grosso, no Período Colonial, em busca do ouro ou mesmo ocupando 

cargos de confiança da Coroa portuguesa. Com o rápido esgotamento do 

ouro aluvional e sem recursos para voltar a Portugal, restou-lhe a opção 

de ocupar os imensos vazios demográficos em litígio entre Portugal e Es-

panha. Com o tempo, como metaforicamente assinala uma fonte oral, “a 
porcelana inglesa se quebrou e tiveram que aprender, com os índios, 
a produzir e utilizar a cerâmica de barro”. Essa nobreza falida perdeu 

quase tudo, menos a pose. Até hoje existe, em toda a tradicional Baixada 

Cuiabana e pantanais, um sentimento de orgulho exagerado expresso, 

inclusive, na máxima: “sou cuiabano de chapa e cruz”, expressão que 

pode ser interpretada como uma clara alusão ao brasão que identifica a 

nobreza medieval. O poeta Manoel de Barros (2002, p. 61), por exem-

plo, confirma: “Venho de nobres que empobreceram. / Restou-me por 

fortuna a soberbia [...]”. Orgulho exagerado é um problema, tanto para 

os indivíduos quanto para as comunidades.

Posteriormente, outra característica que se agregou ao sentimento 

de nobreza foi a valorização da educação escolarizada, por parte de um 

tipo de elite mato-grossense. Muitas famílias se sacrificavam para enviar 

e manter os filhos nos grandes centros, principalmente no Rio de Janei-

ro, então capital federal e principal ponto de contato do Brasil com a 

Europa. Quando retornavam, com seus diplomas e anéis de “doutores”, 

tornavam-se os melhores partidos para as “moçoilas casadoiras”, finas 

flores das elites, vindo a ocupar altos cargos públicos e vinculando-se à 

política, especialmente em Cuiabá.

Historicamente, observa-se na região a constituição de comunida-

des pequenas, preservando um conservadorismo medieval em função 

do insulamento sob o qual se manteve durante séculos, que busca 

preservar, a todo custo, a aparência de uma “moral ilibada” e a manu-

tenção de “bons costumes”. Obviamente, acontecia de tudo: roubos 



288

de gado e terras entre vizinhos e parentes, traições, incestos, bigamias, 

adultérios, fugas de moças apaixonadas com “plebeus” que os pais 

mandavam perseguir, punir e/ou matar. Apesar da violência que certas 

ações envolviam, tudo ficava muito bem escondido sob uma aparente 

tranqüilidade e distinção.

Esse costume de mascarar, omitir e, se necessário, mentir preser-

vou-se, criando uma complicada teia de informações falsificadas que 

se intercruzam. As fontes orais, quando se deparam com perguntas 

que demandam respostas comprometedoras, omitem fatos, dados, 

procuram confundir o pesquisador e desviá-lo da verdade sobre fatos 

considerados pela comunidade vergonhosos ou ilegais. Uma das fontes, 

esclarecendo sobre essas lacunas, afirmou que, na região do Pantanal 

de Poconé, as pessoas “inventam uma realidade e fingem acreditar 
que aquilo é verdade”, o que, de fato, acontece em toda parte, em 

gradações distintas. No contexto da narrativa que será apresentada, 

essa característica é acentuada. 

A história pessoal de D. Maria é um exemplo. Ela sabia quem era o 

seu pai, mas fingia não saber. Embora sua pele fosse negra, na condição 

de “afilhada” da madrinha branca e também por esta ter-lhe emprestado 

seu sobrenome, não se via como tal; seu ideal de beleza era uma pes-

soa de pele clara, “alva”, de cabelos loiros cacheados e olhos claros. 

Inconscientemente, ela assumia um tipo de racismo através do qual se 

negava. Nota-se que a negação da própria identidade é um traço que a 

singularizava. Aliás, identidade é um tema através do qual seria possível 

abordar e analisar esta história e sua narradora.

É interessante observar que a única narrativa que se insere no gênero 

Contos de Fadas recolhida durante minha pesquisa de Mestrado foi A 
gata borralheira, contada e transformada por Dona Maria, recheada de 

elementos do ambiente pantaneiro de sua infância. Ela a chamava de 

Maria Borralheira, ou seja, ela se sentia como aquela garota que vivia 

com uma madrasta em um ambiente estranho...



289

A Narrativa

Percebe-se uma gradação que vai daquilo que Marie-Louise Von 

Franz (1990) denomina “saga local”, uma narrativa verídica de algum 

fato importante para o indivíduo ou para a comunidade que, de tanto 

ser recontada, ao longo do tempo, perde a identidade reconhecida 

localmente e adentra na esfera mítica, mesmo porque, ao recontar 

o fato, os narradores vão acrescentando outros elementos, o que 

corresponde à noção de mito esboçada por Gilbert Durand (1989), 

que é justamente uma narrativa à qual são acrescidos componentes 

imaginários simbólicos.

A história abaixo se situa na transição entre uma saga local e um 

conto de fadas, sem a riqueza de mitemas que o caracterizam, mas já 

com personagens e enredo típicos do gênero. Aqui, procurarei ape-

nas apontar alguns simbolismos que aparecem, sem esmiuçá-los em 

profundidade.

Na perspectiva junguiana, os contos de fada são os mitos da infância3, 

e a arte de contá-los é fundamental para o equilíbrio psíquico e emo-

cional da criança, para a revitalização do seu imaginário, pois permite a 

realização de seus desejos mediante a existência mágica que ela confere 

às personagens que os compõem (ARAÚJO, 2004, p. 161-162).

Um dado histórico que é importante acrescentar sobre a região é 

que, até a década de 1970, predominava no Estado de Mato Grosso a tra-

dição oral e um modo de vida secular adaptado ao meio ambiente4, em 

relativo insulamento. Com a política desenvolvimentista do governo mi-

litar que estimulou a migração massiva para o Estado e, atualmente, com 

a pressão de uma agricultura monocultora e predatória, paisagens foram 

rapidamente transformadas ou destruídas e costumes violentamente 

alterados, o que faz com que os pantaneiros (sobretudo os mais idosos) 

reconheçam e nomeiem duas tradições: o sistema dos antigos ou dos 

3	 Cf. Bruno Bettelheim (1984) e Marie-Louise von Franz (1990).

4	 Cf. Campos Filho (2002) e Campos (2004), onde costumes e imaginário do sistema dos 
antigos são caracterizados, a partir de entrevistas com idosos.



290

velhos e o sistema dos novos5. Isso é muito claro e pontua as suas falas, 

de forma a reconhecer essa dupla lógica, o que pressupõe princípios con-

flitantes de modos de relação entre os homens e destes com a natureza.

Uma característica da cultura pantaneira, no sistema dos antigos, é a 

força da tradição oral. Não havia livros, exceto entre uma pequena parcela 

das elites, portanto não se contavam os contos de fadas maravilhosos e 

universais. Uma fonte afirma que não havia “era uma vez”, e sim “isto 
aconteceu comigo”, de modo que as histórias narradas reportavam-se 

a fatos da comunidade e, com o tempo, revestiam-se de simbolismos.   

Nota-se uma interessante característica da narradora, pouco comum 

neste gênero, que é o de fragmentar a estrutura da narrativa, complexi-

ficando-a, por isso a transcrevi em blocos: 

M: Nesse tempo, uma senhora diz que veio de... Como que chama, 

gente? Ela chamava dona Maria. Dona coraaaada! Do Ceará. Ela 

foi pegar água no rio porque no Ceará diz que tava seco, né, e diz 

que tinha uma cacimba de pegar água no Pantanal. Todos pegava 

pote pra ir pegar água. E ela deixou um casal de filhos na chácara. 

Brincando. E uma menina mais boniiiita!... Conhecemo. Diz que 

veio parar aqui em Cuiabá. 

Passa um negrão – mas é bem feeeio! –, matou um que o... senhor, 

pai do moço, pôs os dois no colégio pra educar. O filho era estudio-

so, formou. E esse, que diz que tava criando, não quis formar, não 

quis nada. Aí, quando o filho formou, esse negrão matou o irmão. 

Roubou o documento e passou na porta da casa da dona Maria e 

roubou a menina. Menina bonita!

Daqui [de Cuiabá] foi pra Poconé. Eles ia andando, assim, pra não 

tomarem a menina. Loira, cabelo aqui assim [no ombro] cacheado, 

5	 Quando se fala no sistema dos antigos, a faixa etária das fontes orais geralmente é acima 
de 60 anos; no sistema dos novos, ela varia de 35 a 59; os mais jovens (abaixo de 35 anos), 
em geral, não querem saber ou afirmam nunca terem ouvido falar do modo de vida antigo.  



291

a coisa mais linda a menina! Muitos saía da janela aqui em Cuiabá 

[fala sussurrando, em segredo]. Na porta, passou por nós, seguro na 

mão dela. A menina tava mais ou menos da altura assim... [1,50 m].

Daqui, ele ia pra Poconé; de Poconé, ele ia pra Cáceres; pra não 

pegarem eles. 

Tinha um moço de Cáceres estudando no Rio. Aí, aqui em Poconé que 

deram a notícia, porque passavam telegrama, carta, por todo lugar, e 

a mãe chegou aqui, na casa de Pedro Biancardini, deram... bastante 

gente deram... ajuda pr’ela, né? Ela ia pra Cáceres, voltava pra pegar. 

Quando ele [o negrão] sabia que ela foi pra Cáceres, ele vinha pra cá. 

Foi até que um dia, em Poconé, uma costureira por nome... Nhala, 

a menina contou a história pr’ela, pediu ajuda. Ela respondeu:

— Óia, eu solto ocê por aqui, ocê vai entrar naquela casa. — E ele 

ficou na sala. Quando ele viu que tava demorando, na hora que ela 

ia pra sortá a menina, ele meteu a mão na porta, abriu. E chamou 

a menina, saiu co’ela. Aí, pegou, foi pra Cáceres. 

Chegou em Cáceres, esse moço que tava estudano no Rio formou 

médico. Aí lá chegou, ele achou a história, falou:

— Pois eu vou tomá essa menina e vou casar co’ela. — Aí falaro 

assim:

— Não toma, porque o negrão não deixa! — Ele falou:

— Eu tomo!

Pôs bastante gente na travessia que travessa de Cáceres pra Bolívia, 

né? Pôs lá, diz que, quando assusto, ele pediu, ele falou:

— Cuidado co não atirá na menina.

Aí a dona Maria foi, depois ela começou a andar de a pé e num 

cavalinho. O cavalinho já compreendia ela, parou lá na Cutia, ela 

passava mão no cavalinho, abraçava o cavalinho. Madrugada, na 

hora certo dela montar e sair co’ele, ele rinchava.



292

Aí ela posou lá na Cutia, ela armou a rede pra posar. Era comadre de 

tia Filinha. Uma viúva. Ela falou pra tia Filinha. Tia Filinha falou:

— Nós inda vamos ver o que que é esse.

Ela dormia co revórve e punhar na rede. Aí ela saiu. O cavalinho 

na hora certo rinchava. Todo mundo ficou assustado de ver. Era 

madrugada, toda vez que ela pousava na Cutia, diz que, chegou 

madrugada, o cavalinho rinchava três vez. Ela levantava, falava:

— Dona Filinha, já vou. Tá me chamando o cavalinho!

Mas, lá, ficaram tudo admirado! Aí ela saía, ia pra Cáceres. 

Aí, quando chegou em Cáceres, já ia atravessar pra ir pra Bolívia, 

e tava... acho que quatro no travessio. Ele falou:

— Cuidado co’a menina!

Pois o médico falou que atirasse, matasse ele pra tomar a menina 

pra ele que ganhava um bom presente dele. Teve um que, quando 

ele foi pra travessia, diz que... ele travessou do lado de lá e pediu 

ajuda pros boliviano. Diz que, quando ele ia pra atravessar, o moço 

deu o tiro nele foi no lugar [gesticula, mostrando que o negro caiu 

duro no chão]. Aí diz que pegaram a menina, de lá do travessio 

veio e falou pro médico:

— Tá aqui a menina.

E casou co’a menina. A dona Maria falou pra nós, diz que ela pôs 

a mão, agradeceu a Deus, à Virgem Maria.

C: Ela encontrou a mãe depois?

M: Encontrou. Aí ela veio falar pra tia Filinha co tio Ribeiro, porque 

aí também dava a mão pra ela. Ela achou bastaaaaante pra ajudar 

ela. Achou Pedro Berardino, tudo esses... Uma turma de negociante 

daqui, que ela esteve na casa dele, deu dinheiro pr’ela... 

O Pantanal de Poconé possui áreas de Cerrado que chegam a en-

frentar escassez de água, sobretudo no período da seca. Há regiões 

que, de tão áridas, possuem inclusive cactus em sua formação vegetal. 

Os poconeanos utilizam a expressão “estava que era um Ceará”, por 



293

exemplo, quando se referem a lugares muito secos. No texto, “Ceará” 

remete metaforicamente a esse tipo de localidade, ao mesmo tempo em 

que mascara a identidade local dos envolvidos no conflito, na medida em 

que aparentam ser de outro Estado, garantindo maior liberdade à narra-

dora, ainda que ela se policiasse para não identificar os protagonistas.

Por outro lado, ao contar histórias, D. Maria costumava criar o que 

se poderia chamar de saltos transversais no espaço-tempo, elemento 

que insere a narrativa na esfera mítica. A mãe saiu do Ceará e foi buscar 

água numa cacimba, no Pantanal mato-grossense, deixando os filhos 

sozinhos na chácara. Certa vez, ela falou de um marinheiro que pulou 

uma janela no Rio de Janeiro e, sem saber o porquê, imediatamente veio 

parar em Cuiabá. 

Quando a mulher retornou, a filha tinha sido raptada. A dor da mãe, 

cujo nome (não por acaso) era Maria (como a própria narradora), porque 

se remete ao arquétipo6 da Grande Mãe, é o elemento principal no con-

flito. Além disso, Maria é um nome muito comum; sem um sobrenome, 

auxilia a manter o anonimato e também já se coloca em proximidades 

míticas. Inclusive a parte em que fala de sua perambulação de fazenda 

em fazenda, de cidade em cidade no lombo de um cavalinho lembra a 

fuga de Maria, mãe de Jesus, para escapar da perseguição de Herodes. A 

dor desta Grande Mãe também faz lembrar a Deméter grega, no episódio 

do rapto de Perséfone por Hades.

D. Maria refere-se à garota raptada como “menina”, o que leva a crer, 

quase todo o tempo, que ela é uma criança; no entanto, ao longo da nar-

rativa, apreende-se que se trata, no mínimo, de uma adolescente. Pode-se 

especular se não seria o caso de uma fuga, porque, pelas características 

do vilão, não se tratava de alguém bem-quisto pela comunidade: ele é 

6	 Para Jung (2003, p. 33-34), arquétipo “significa um ‘Typos’ (impressão, marca-impressão), 
um agrupamento definido de caracteres arcaicos, que, em forma e significado, encerra 
motivos mitológicos, os quais surgem em forma pura nos contos de fadas, nos mitos, nas 
lendas e no folclore”. Bachelard (1990, p. 203) ainda afirma que não basta representá-los 
como símbolos, mas concebê-los como símbolos motores. Então, um arquétipo é uma 
série de imagens que resume a experiência ancestral do homem diante de uma situa-
ção típica, ou seja, que não são particulares a um só indivíduo, mas podem impor-se a 
qualquer homem.  



294

retratado como negro, filho adotivo, assassino e ladrão “dos documentos” 

do irmão, o que pode se referir tanto à identidade quanto ao patrimônio. 

Arquetipicamente, este fato o remete a Caim. 

O detalhe da passagem com a costureira leva a entender que a 

“menina” viajava com ele contra a sua vontade, mas pode ser um dado 

acrescentado para despistar a verdade, ou seja, que ela fugia com ele 

de uma perseguição da família e da comunidade, pois a punição para 

tal ato era severa demais. 

O circuito fechado da movimentação dos personagens forma uma 

triangulação entre as cidades de Cuiabá, Poconé e Cáceres, o que tam-

bém configura um simbolismo. Vale ressaltar que, em um trabalho an-

terior (CAMPOS, 2004), demonstrei que a Baixada Cuiabana e pantanais 

encontram-se sob o semantismo das águas profundas bachelardianas, 

o que, na Astrologia, corresponde ao signo de Escorpião, que é regido 

por Hades ou Plutão, principal mito ao qual a história se vincula, por se 

tratar do sofrimento de uma mãe por causa do rapto de sua filha, uma 

donzela. Essa vinculação mítica não é casual. Particularmente, todas as 

histórias que venho recolhendo ao longo dos últimos dez anos inserem-

se, de algum modo, neste semantismo.

A astúcia da narradora situa o assassinato do raptor justamente 

ali, na fronteira, mascarando o fato de que tal ato, caso fosse pra-

ticado em outro local, mesmo que justificado por uma boa causa, 

implicaria o envolvimento da justiça legal, que se responsabilizaria 

por sua apuração. 

É comum, nos contos de fadas, a ajuda de algum animal mágico, 

sobretudo nos momentos de maior perigo ou desafio, que simboliza, em 

linguagem junguiana, a integração da “sombra”, ou seja, um aspecto ins-

tintivo da psique (JUNG, [19--]). A relação da mãe com o cavalinho sugere 

que se trata de um caso assim, pois as pessoas ficavam impressionadas 

com a comunicação que se estabelecia entre ambos, inclusive porque o 

animal relinchava três vezes, de madrugada, sinalizando a hora exata de 

partir. O número três também é significativo, pois constitui um padrão 

que se repete na história: três gritos do animal, três cidades... 



295

O “príncipe encantado”, para os padrões da época, era o rapaz de 

“boa família” que ia estudar fora e retornava com o título de doutor. O 

protagonista é um médico que decide, como nos contos de fada, resgatar 

a princesa-donzela em perigo das garras do vilão. O prêmio, se vencer o 

desafio, é casar-se com ela. Para isso, arma uma emboscada justamente na 

fronteira com a Bolívia. Simbolicamente, a fronteira é a terra de ninguém, 

sem lei, onde se pode matar sem ter de prestar contas à justiça. O negro 

é assassinado, a moça é resgatada e devolvida aos braços da mãe, os 

dois se casam com a bênção da comunidade e são felizes para sempre.

Conclusão 

Este artigo apresentou uma história narrada por uma pantaneira 

centenária, D. Maria, que se caracteriza como uma saga local rica em 

imagens e possibilidades simbólicas, o que permite concebê-la como 

uma narrativa oral em pleno processo de mutação para se tornar um 

tradicional conto de fadas.  

Para isso, basta que lhe sejam acrescentados mais percalços e alguns 

símbolos característicos, pois a saga local já possui a estrutura e os ele-

mentos deste tipo de gênero.

Referências 

ARAÚJO, Alberto Filipe. Educação e imaginário. Da criança mítica às imagens da 
infância.  Maia-Portugal: Publismai, 2004. (Série Estudos e Monografias.)

BACHELARD, Gaston.  A água e os sonhos. Ensaios sobre a imaginação da matéria. 
São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

BARROS, Abílio Leite de. Gente pantaneira. Crônicas de sua história. Rio de Ja-
neiro: Lacerda Editora, 1998.

BARROS, Manoel de. Livro sobre nada. Rio de Janeiro: Record, 2002.

BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. Lisboa: Livraria Bertrand, 1984.

CAMPOS, Cristina. Pantanal mato-grossense: o semantismo das águas profundas. 
Cuiabá: Entrelinhas, 2004.



296

CAMPOS FILHO, Luiz Vicente da S. Tradição e ruptura. Ambiente e cultura pan-
taneiros. Cuiabá: Entrelinhas, 2002.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário. Lisboa: Editorial 
Presença, 1989.

JUNG, Carl G. O homem e seus símbolos. 2. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, [19--].

_____. Fundamentos de psicologia analítica. 11. ed. Petrópolis: Vozes, 2003. 

VON FRANZ, Marie-Louise. A interpretação dos contos de fada. São Paulo: Edi-
ções Paulinas, 1990. 


