
277

NOS ESPAÇOS PANTANEIROS, A FESTA DOS MORTOS:
UMA BREVE VISITA

Gilian Evaristo França Silva11111

RESUMO: Este artigo tece uma reflexão que tem como foco privilegiado o territó-

rio da comunidade de São Pedro, no distrito de Joselândia, Barão de Melgaço-

MT, no entorno da Reserva Nacional de Patrimônio Natural (RPPN) do Serviço

Social do Comércio (SESC Pantanal). Com a utilização do trabalho etnográfico,

às luzes da História Oral, oportunizamos uma análise sobre as práticas culturais

fúnebres dos católicos dessa comunidade rural. São Pedro é uma comunidade

pantaneira presente em um ambiente rural e sazonal, sofrendo o fluxo do subir

e descer das águas em sua espacialidade. Visitamos os cemitérios da localidade,

acompanhando o dia de Finados, conversando com os moradores da região

sobre os rituais fúnebres católicos praticados por eles. Essa vivência nos mos-

trou aspectos importantes da sua organização social, presente em muitas regi-

ões rurais do Brasil, como o uso comum da terra, o trabalho coletivo e a predo-

minância do catolicismo. Desta forma, ampliamos o leque de possibilidades de

estudos sobre as relações sociais e os modos de vida desses homens e mulheres

no Pantanal Mato-grossense.

PALAVRAS-CHAVE: Pantanal Mato-grossense, práticas fúnebres, representações

sociais.

ABSTRACT: This paper brings a reflection that has as privileged focus the territory

of the community of São Pedro, in the district of Joselândia, Barão de Melgaço in

the state of Mato Grosso at the environment of the National Reserve of Natural

Patrimony  (RPPN) of the Social Service of the Commerce (SESC Pantanal). Based

on the ethnographic studies through the lights of Verbal History, it was offered an

1 Mestrando em História, pela UFMT; professor de História do Cefet-MT. E-mail:
gilian.his@gmail.com.



278

analysis about funerals cultural practices made by the catholic who live at this

agricultural community. São Pedro is a pantaneira community in an agricultural

and season environment. This environment suffers the going up and down waters

flow according to its spatiality. Visits to the local cemeteries in the dead’s day,

conversations with the inhabitants of the region about the funeral rituals practiced

by catholic were also done. This experience revealed important aspects of the social

organization in many agricultural regions of Brazil, as the common use of the land,

the collaborative work and the predominance of the Catholicism. This research

enlarged the possibilities of studies concerning the social relations and the quotidian

of these men and women in the Pantanal Mato-grossense.

KEYWORDS: Pantanal Mato-grossense, funeral practices, social representations.

INTRODUÇÃO

Este estudo foi desenvolvido no âmbito da Iniciação Científica, junto

ao Núcleo de Estudos Rurais e Urbanos – NERU/ICHS/UFMT, como par-

te das pesquisas constituintes do projeto “Modos de vida: ribeirinhos e

camponeses do Pantanal Norte Mato-grossense”2. Analisamos as práti-

cas e representações fúnebres tecidas no cotidiano dos moradores da

comunidade de São Pedro, do distrito de Joselândia, Barão de Melgaço-

MT, significativas para a compreensão da organização social dessas po-

pulações tradicionais. Em nossa análise, privilegiamos os rituais fúne-

bres dos católicos, por ser esse grupo maioria nessas localidades rurais,

não deixando de relacionar essa lógica religiosa com outras não-católi-

cas, evidenciando, desta forma, as tensões estabelecidas entre os grupos

sociais a partir de diferentes práticas e representações religiosas.

O Pantanal Brasileiro encontra-se compreendido entre os Estados de

Mato Grosso e Mato Grosso do Sul, numa área de 140.000 km². Essa imensa

planície ainda estende-se pelos territórios boliviano e paraguaio, sendo lá

2 O projeto tem como coordenadora Profa Dra Sueli Pereira Castro, que também foi orientadora
deste estudo no PIBIC, entre 2003 e 2005.



279

denominada Chaco. O território do distrito de Joselândia localiza-se no en-

torno da Reserva Particular de Patrimônio Natural (RPPN) do Serviço Social

do Comércio (SESC Pantanal). Nesta espacialidade, os rituais fúnebres são

manifestações culturais, eventos que fogem do cotidiano, instaurando um

outro tempo, um outro ritmo cotidiano, orientando-se por regras próprias,

tendo duração e significados específicos (SOUZA, 2001, p. 545-566).

Os ritos fúnebres são complexos, ocorrendo geralmente em espaços

comuns aos grupos que compõem uma determinada localidade. O tem-

po instaurado por esses eventos é diferenciado e composto de muitos

sentidos, como o de perda, dor, sofrimento, saudade, ausência, utopi-

as... Mas esse mesmo tempo eclipsa também o calendário da rotina e do

trabalho dos homens, substituindo-o por um feixe de funções.

Valemo-nos de um trabalho de natureza etnográfica, ou seja, preocu-

pamo-nos com uma descrição mais atenta da realidade local, permitin-

do uma interpretação “densa” (GEERTZ, 1978), privilegiando as catego-

rias sociais das quais se utilizam os grupos sociais para definirem sua

identidade – seus códigos de valores e idéias, sua cosmologia e seus

sistemas de classificação, referenciadores dos seus sistemas de ações –

em movimento, nos diferentes contextos temporais e espaciais. Neste

sentido, utilizamos o trabalho de campo – com cadernos de campo e

questionários socioeconômicos – para desvelar o universo de práticas e

representações que compõem o universo cultural da região pesquisada,

juntamente com a bibliografia levantada sobre o tema e região.

Os relatos de memória, numa relação sujeito-sujeito, mostraram-se

significativos em nossa percepção das relações desses moradores com a

morte. A metodologia da “história oral”, muito longe de constituir-se

uma simples “técnica” de registros orais e posterior transcrição das en-

trevistas, nos educou no sentido dos códigos sociais e culturais, ou seja,

no respeito pelo horário do trabalho na roça, pelo horário do almoço, no

conhecimento do como proceder diante do entrevistado. Esta postura

metodológica possibilitou que apreendêssemos aspectos do cotidiano

imbricados com as transformações socioculturais na localidade, pois a

“história oral”, no trabalho com a população, tem possibilitado o regis-



280

tro de experiências, visões de mundo, representações passadas e presen-

tes. Nesse sentido, as entrevistas permitem instituir um novo campo do-

cumental que, muitas e muitas vezes, tem-se perdido com o falecimento

dos seus narradores (MONTENEGRO, 2001, p. 26-27).

A tradição oral marca fortemente as comunidades tradicionais na

Baixada Cuiabana. Os saberes e experiências vividas pelos mais velhos

são transmitidos pela oralidade3  e a memória aparece como fonte signi-

ficativa para a apresentação de todo um universo de vivências dessas

pessoas que habitam o Pantanal Mato-grossense.

Ao longo das conversas informais e também das entrevistas que fo-

ram sendo realizadas, a partir de cada contato estabelecido com os mo-

radores da comunidade de São Pedro de Joselândia, pudemos refletir

sobre os significados dos ambientes freqüentados, usufruídos por esses

personagens. Muitos desses sentidos às vezes não nos chegam, não nos

fazem sentido quando não voltamos nossas percepções para os motivos,

as intenções, os sentimentos que vão sendo dados pelos indivíduos aos

espaços que constroem em seu cotidiano. Os caminhos do trabalho et-

nográfico conduzem-nos para as minúcias do dia-a-dia, onde adentra-

mos nas vivências dos grupos sociais com os quais lidamos em nossas

pesquisas de campo. A religião, ou a vivência dela, foi significativa no

entendimento dos espaços que compõem o território da comunidade de

São Pedro, por estar presente na operação de práticas e representações

sociais daquele universo camponês.

A problemática da morte – dos rituais que a cercam, sobre os mortos e

o morrer em uma determinada sociedade e/ou especificidade cultural –

leva-nos a entender a própria vida nos seus variados aspectos e não so-

mente como um evento biológico e etapa final do estado físico humano.

Hoje, aos poucos, o sexo já deixa de ser tabu, assunto interdito, como

expõe Altair Macedo Loureiro (2000, p. 13). Deixamos de ver “crianças

nascidas de repolhos”, contudo, com a morte não ocorre o mesmo, pois

3 A respeito do cotidiano e dos saberes pantaneiros a partir da análise de relatos de memória,
cf. Campos (2004) e Campos Filho (2002).



281

continuamos a “esconder” nossos mortos entre as flores. José Luiz de Sou-

sa Maranhão (1985, p. 9-10) também segue esta mesma direção de análise,

dizendo que a morte é um fenômeno curioso a se entender na sociedade

capitalista, pois, à medida que a interdição em torno do sexo foi relaxan-

do, a morte foi se tornando um tema proibido, uma coisa inominável.

Essas mudanças ficam claras nas próprias relações que esse fenôme-

no, biológico e social, comporta. Por muito tempo, a pessoa que pres-

sentia seu fim se deitava em seu leito, presidia os atos cerimoniais fúne-

bres estabelecidos, numa cerimônia pública aberta. O moribundo dava

as recomendações finais, exprimia suas vontades. Com transformações

econômicas e sociais ocorridas ao longo do tempo, essa relação do ho-

mem diante da morte foi perdendo força, sobretudo com a necessidade

de ordenamento do espaço urbano, as transferências dos enterramentos

que se faziam nas igrejas para os cemitérios, entre outros, sob a influên-

cia significativa dos ideais de progresso, desenvolvimento, higienização

e civilização, presente principalmente no Brasil, ao longo do século XIX.

O local privilegiado, em linhas gerais, passou a ser o hospital, principal-

mente porque a família transferiu aos médicos, enfermeiros e outros pro-

fissionais os cuidados com os enfermos, que acabaram por ficar mais

tempo sozinhos, vindo, muitas vezes, a falecer entre máquinas4.

Ao procurar entender a vida, deparamo-nos com as relações sociais

nela contidas, e o fenômeno biológico, social e até econômico da morte

nos mostra claramente as práticas e representações culturais que ela en-

volve, fazendo-nos perceber os modos de vida e a lógica camponesa orga-

nizacional do social na comunidade de São Pedro, territorialidade escolhi-

da dentro do distrito de Joselândia, destacando significativamente os

elementos da cultura e da religião do grupo. As relações sociais envolvidas

na “cultura fúnebre” dos joselandenses serão abordadas nessa determina-

da especificidade cultural, em suas “faces e interfaces” (LOUREIRO, 2000,

p. 14). É importante compreender que essas relações entre vivos e mortos

4 Sobre essa discussão, cf. Rocha (1998; 2001), Loureiro (2000, p. 91-95) e Maranhão (1985,
p. 7-19).



282

envolvem diversas questões que oscilam do “cultural ao socioeconômico”

(ROCHA, 2001, p. 13), sendo importantes para desvelar seus aspectos, pois:

Na tentativa de buscar formas de autopreservação, o homem cons-

truiu em volta da morte uma espécie de sistema ritualístico, procu-

rando despojá-la de seu aspecto selvagem e violento, tornando-a acon-

tecimento público, que proporciona condições para reforçar laços e

vínculos familiares e sociais, pois envolve a todos em torno do mor-

to ou moribundo (idem, 1998, p. 12).

Portanto, é salutar que se entenda a morte nas suas conotações não

só de horror e de medo que se nos apresentam hoje em dia, mas em toda

a sua especificidade, levando-nos a descortinar todo um conjunto de

sociabilidades mantidas e de atitudes tomadas diante dela.

UM VÔO SOBRE AS TERRAS MOLHADAS

A denominação Pantanal comporta uma pluralidade de significados,

pois são muitas as singularidades dentro desse ambiente. Essa região, mesmo

tendo como característica o elemento água, não fica nos períodos de cheia

totalmente alagada, como se caracteriza uma região pantanosa. No entan-

to, segundo Enaile do Espírito Santo Iadanza (1993), pode-se utilizar essa

denominação por ser tradicionalmente aceita e adotada, mas a região é

composta por várias áreas distintas de drenagem, solos e vegetação. O

Pantanal deve ser ressaltado no plural, como diferenciados Pantanais.
Tanto Enaile do Espírito Santo Iadanza (op. cit.) como Mário Cézar Silva

Leite (2003, p. 36) pensam ser adequado referir-se a essa região como Pan-
tanais ou acrescentar-se ao termo o nome da microrregião específica. Desta

forma, a comunidade de São Pedro, que se localiza no Pantanal de Barão

de Melgaço, pertence à Microrregião Homogênea (MRH) Alto Pantanal,

juntamente com os Pantanais de Poconé e Cáceres.

As autoras Joana A. Fernandes Silva e Carolina Joana Silva (1995)

dizem que, das mudanças ocorridas em longo prazo para as mudanças



283

compreendendo tempos mais curtos, os ciclos plurianuais e anuais da

dinâmica das águas definem um pulso nas áreas alagáveis no Pantanal.

Tanto a enchente como sua consolidação na cheia produzem mudanças

significativas nas unidades de paisagem, na dinâmica dos processos eco-

lógicos e biológicos e no modo de vida dos pantaneiros.

Segundo Maria de Fátima Costa (1997), o Pantanal é um dos mais signi-

ficativos ecossistemas do mundo, que forma um dos maiores sistemas de

áreas alagáveis contínuas da América Meridional. Esse sistema tem suas

nascentes em terras brasileiras e estende-se pela região do Chaco do Para-

guai e Bolívia. As águas pantaneiras pertencem à bacia do Alto Rio Para-

guai, que é tributária da imensa bacia do Prata, onde o Paraguai é seu

principal rio formador. O Estado de Mato Grosso abriga a parte norte, com

as nascentes de alguns dos seus rios, dentre estas a do rio Paraguai e parte

da região alagada: “o volume de água no período de cheias desenha um

lugar que não tem perenidade. Existe e não existe ao mesmo tempo. A

água é o elemento norteador das relações ali desenvolvidas” (ibid., p. 7).

Na região de Mato Grosso, as cheias em Cuiabá, Santo Antônio do

Leverger e Barão de Melgaço, pelos rios Cuiabá e Paraguai, ocorrem du-

rante o período das chuvas, compreendido de janeiro a março. Com o

impulso da enchente e sua consolidação com a cheia, ocorrem mudanças

significativas nas unidades de paisagem, renovando os processos ecológi-

cos e biológicos do ambiente, além de levar os homens que aí vivem a ter

um outro ritmo, juntamente com os animais, na estação aquática.

A vazante também é um período significativo, pois permite que gran-

de parte da matéria orgânica produzida durante a cheia seja transporta-

da para diferentes lugares através dos rios e sangradouros, fazendo com

que a biodiversidade permaneça, garantindo-se no Pantanal. Esse perí-

odo é também o da fartura, quando os grãos já estão colhidos e arma-

zenados, em que toda a Baixada Cuiabana está em festa. Graças às

colheitas, seus produtos podem ser utilizados nos festejos reverencia-

dores dos santos católicos (CASTRO, 2001).

Além dessa alternância de períodos de secas e inundações, a vasta

planície pantaneira é um espaço ecologicamente importante, possuindo



284

variedades de espécies, sobretudo da fauna. Plantas e animais se fazem

presentes nesse ambiente, mas não são os únicos a compor o cenário.

Grandes fazendas de criação extensiva de gado e agricultura ali estão, e

o mais importante, muitas comunidades tradicionais camponesas tam-

bém, como a própria São Pedro (IADANZA, 1993).

Contudo, os meios de comunicação de massa insistem em desconsi-

derar esse ambiente como culturalmente significativo e socialmente cons-

truído. É um grande equívoco abordar essa espacialidade apenas como

um reduto de animais e plantas, como uma natureza intocada, pois a

natureza virgem não é mais do que um mito criado pela ideologia de

civilizados sonhadores de um mundo diferente do seu: o deserto e a

floresta foram freqüentemente criados pelo homem, como o bosquete,

os oásis ou os arrozais em terraços (MENDRAS, 1978).

Diante de um mundo pretensamente globalizado, que aproxima cada

vez mais as relações humanas através da tecnologia, industrialização, que

cresce em desigualdades sociais e violência, o Pantanal aparece, então, como

uma espacialidade de estada para os anseios do homem moderno. Abílio

Leite de Barros (1998, p. 10) expõe claramente isso em suas crônicas:

Nós aí já estávamos, por mais de 100 anos, convivendo com esses

animais, botando o boi junto deles e vivendo. Surpreendente que os

primeiros descobridores não nos tenha percebido. Convivendo com o

santuário sem destruí-lo, mereceríamos, por certo, alguma admira-

ção, apesar de que, aos olhos de alguns ecologistas, parece um escân-

dalo que possa existir uma atividade econômica convivendo com a

preservação ambiental. E lá estávamos nós criando boi no santuário!

Ambiente plural presente nos relatos das vivências de homens e

mulheres, eis o Pantanal Brasileiro! Vários grupos humanos habitaram

essa região no decorrer do tempo e, mesmo antes da chegada dos pri-

meiros conquistadores ao interior da América do Sul e de todo o conti-

nente americano, sociedades ameríndias já ocupavam essas terras. Com

o desenvolvimento da conquista e da ação colonizadora durante o perí-



285

odo moderno, muitos desses grupos étnicos foram absorvidos, “civiliza-

dos” ou exterminados quando ofereciam resistência.

As terras pantaneiras, antes da chegada do europeu eram ocupadas por

milhares de índios agrupados em nações, com culturas e línguas dife-

renciadas, tais como os Guaicuru, Paiaguá, Guató, Pareci, Kayapó,

Umutina, Guarani, entre outras. Estes grupos, que tinham entre si uma

demarcação natural dos seus territórios, eram nômades, fabricavam

cerâmica, alguns cultivavam milho, algodão e estabeleciam laços de

amizade ou lutavam entre si. Por terem adquirido, ao longo de gera-

ções, conhecimentos empíricos dos seus ecossistemas, mantinham re-

lações harmoniosas com seu meio circundante (COSTA, 1997, p. 13).

Contudo, antes do avanço dos mamelucos paulistas sobre o territó-

rio sul-americano, as terras pantaneiras, que pelo Tratado de Tordesilhas

(1494) pertenciam à Espanha, foram adentradas pelos conquistadores

espanhóis à procura de riquezas, as quais, posteriormente, também ser-

viram de motivação posteriormente para o avanço dos luso-brasileiros,

durante o século XVIII.

A investida espanhola, desde o século XVI, marcou o processo de

conquista das terras molhadas. Navegadores e conquistadores espanhóis

penetraram esse ambiente e, conforme isso ia se dando, o ambiente e os

grupos humanos que ali habitavam eram descritos. Com isso, essa re-

gião também foi nomeada, surgindo a Laguna de Los Xarayes, nome

dado pelos espanhóis ao meio sazonal que hoje é o Pantanal (ibid.).

Xarayes, segundo Maria de Fátima Costa, vai figurar por muito tem-

po nas cartografias européias das terras conquistadas no ultramar, só

deixando de neles vigorar com o desenvolver do processo histórico, quan-

do a ação dos portugueses sobre a região se efetivou. Os mamelucos

paulistas avançaram a linha imaginária de Tordesilhas e, com esse avan-

ço, foram renomeando os lugares por onde passavam e que ocupavam,

dentre eles Xarayes, que passou a chamar-se pantanaes (Pantanal).

E, mesmo tendo sido ocupada por grandes fazendas de criação exten-



286

siva de gado, essa região apresentou diferenciadas formas de uso do espa-

ço. Há, nesses territórios, várias comunidades rurais que se formaram a

partir de sesmarias doadas durante os séculos XVIII e XIX, de onde se

formaram patrimônios, ou seja, terras destinadas a um determinado santo

ou orago, servindo de espaço a um prédio da Igreja Católica, significativo

elemento agregador dos grupos sociais em deslocamento. Segundo os re-

latos de memória, a história da formação das comunidades que são constitui-

doras do distrito de Joselândia, e que foram visitadas nas pesquisas de

campo – São Pedro, Pimenteira, Retiro São Bento, Lagoa do Algodão e Ilha

do Piraim – estão em território sesmeiro, sendo evidenciadas pela memó-

ria as sesmarias de Santo Antônio da Barra, Serragem e Arrozal.

RITOS DA MORTE NO PANTANAL MATO-GROSSENSE

São Pedro é uma comunidade presente em um ambiente rural e sa-

zonal, sofrendo o fluxo do subir e descer das águas em sua espacialidade

nos períodos de seca, chuvas, enchentes/cheia e vazante. É uma comu-

nidade pantaneira, tendo como elemento importante de sua formação e

constituição o parentesco, no território da sesmaria Santo Antonio da

Barra, que posteriormente teve suas terras doadas para a formação de

patrimônio, ou seja, demarcação de território pertencente à igreja local,

que recebe nome do seu padroeiro que nomeia a comunidade, São Pedro.

Nas visitas a campo, participamos do dia de Finados e das ativida-

des que o envolveram. Foi nesse momento que oportunizamos a dis-

cussão em torno dos rituais fúnebres do catolicismo na região, que é

predominante; além, é claro, de apreendermos as características cultu-

rais dessas práticas.

Visitamos os dois únicos cemitérios de São Pedro e outros nas comu-

nidades próximas de Retiro São Bento e Pimenteira. Contudo, a escolha

por pensar primeiramente essa relação com a morte em São Pedro se

deu pelo intenso movimento ocorrido no cemitério próximo às terras do

patrimônio da localidade, onde pudemos conversar com os que lá esta-

vam e perceber também conflitos surgidos mediante a instalação de ou-



287

tras unidades não-católicas na região, os “crentes”, como veremos nos

casos das “almas-penadas”.

Os cemitérios de São Pedro, situados um ao centro da comunidade e

outro em suas proximidades, trazem sinais característicos de um ambi-

ente rural e sazonal. Eles possuem, em sua maioria, enterramentos feitos

diretamente no solo, sepulturas no chão, predominando como demarca-

dores as cruzes de madeira em cada uma delas. O “mato” geralmente

ocupa o espaço do cemitério, que é limpo em ocasiões especiais, como

o dia de Finados, e em alguns momentos no decorrer do ano. Além dis-

so, na época das águas, das chuvas intensas, os cemitérios ficam parcial-

mente ou totalmente alagados, sobretudo com a consolidação da cheia.

Nesta ocasião, muitas das cruzes de madeira situadas nos cemitérios, e

até os poucos jazigos lá presentes, acabam se danificando, fazendo com

que muitas delas caiam e sejam colocadas de lado nessa espacialidade.

Com todo esse processo de paulatina danificação, muitas pessoas não

encontram o local exato do enterramento de seus mortos. Isto ficou claro

no dia de Finados, onde aqueles que iam acender velas e fazer orações

para seus entes falecidos não tinham a cruz como a referência do local da

sepultura. Contudo, muitos afirmaram que isso não importa, pois o espaço

do cemitério é “terra de comum, e terra de comum não é dividido,
nem demarcado” (Sujeito 1). Isto é um explícito reflexo da utilização das

terras na região antes da intensificação da utilização das cercas.

As terras eram de uso comum, com espaço amplo para a criação do

gado, que havia em maior quantidade nas pastagens naturais, e na lida com

a roça, onde se tinham mais terras para essa finalidade, possibilitando o

descanso por mais tempo das terras anteriormente utilizadas para o plantio.

Nesse sentido, o cemitério, segundo alguns moradores, é um espaço

reservado para a família dos mortos pelos vivos, sendo de usufruto de

todos da comunidade. É uma espacialidade coletiva, na qual a comuni-

dade não considera apenas o local específico onde foi enterrado o seu

morto, mas sim toda essa territorialidade. Diante disto, às vezes, quando

se enterra uma pessoa no cemitério mais ao centro da comunidade, que

é o mais utilizado, acabam sempre encontrando ossos de outros faleci-



288

dos, que são enterrados novamente junto ao corpo do novo defunto.

Os cemitérios significaram espaços de observação direta, onde se

misturavam sentimentos, sensações de dor pela ausência do ente faleci-

do, de saudades. No cemitério aqui tomado como exemplo, próximo ao

patrimônio de São Pedro, havia um cruzeiro central com velas acesas.

Algumas pessoas nos disseram que é lá que são acesas as velas para as

pessoas que não foram enterradas ali ou para as que foram, mas não se

sabe o lugar preciso, pois a cruz da sepultura já caiu. Podemos perceber

que a cruz é um dos elementos mais significativos para esse grupo pre-

dominantemente católico, pois representa uma alusão ao sofrimento de

Cristo na reunião de todos os pecados, permitindo, assim, a manutenção

da esperança na vida eterna (ROCHA, 1998, p. 66).

Esse significado está exposto não só pela materialidade da cruz no

cemitério, mas pelo caráter simbólico que ela representa no catolicismo,

como podemos perceber pelas orações utilizadas nos velórios e rezas

nos cemitérios da região:

Por aqui passou um homem

Com uma cruz muito pesada

Cada passo que ele dava que fazia ajoelhar

Também vi Nossa Senhora rezando quando eu pedia

Meu Jesus Crucificado, graças por vos servir

Esta oração foi bem dada para rezar sete vezes

Na Quaresma e outras sete vezes no carnar

Alcançará o perdão de Deus, lá no céu tem seu lugar

Lá no céu tem seu lugar (Sujeito 2).

A oração traz as representações sociais que envolvem o universo

da morte para os católicos em São Pedro. Jesus Crucificado é a figura

central, presente na oração através de seu sofrimento no caminho à

crucificação, entendida como iniciativa divina para o perdão dos peca-

dos do mundo. Ela ainda mostra um dos espaços almejados pelos cris-

tãos, o céu. É um espaço que só será alcançado mediante o perdão de



289

Deus, claramente explicitado pela cruz. Outros elementos ainda são

expostos, como a figura de Nossa Senhora e o período quaresmal, onde

uma intercede perante Deus e outro se resume ao próprio significado

de arrependimento e conversão em preparação à ressurreição, o per-

dão através da vida nova, e a salvação, que também vemos num trecho

de outra oração: “Sacrário aberto, saiu o Senhor afora. Levai essa
alma que vai pela glória”  (Sujeito 2).

Segundo Carlos Rodrigues Brandão (1987, p. 6), isso mostra clara-

mente a necessidade de se atribuir “ao que partiu” um lugar apropriado

fora, realmente, da presença e da ordenação cotidiana do mundo dos

vivos, um outro lugar social e até de acordo com a leitura de sua vida,

como falam alguns moradores de São Pedro: o céu, o purgatório e o

inferno. Ao mesmo tempo em que pensamos nos mortos através de nos-

sos rituais e orações, desejamos que eles ocupem uma outra espacialida-

de, numa relação mediada entre mundo dos vivos / mundo dos mortos.

Segundo a historiadora Maria Aparecida Borges de Barros Rocha (1998,

p. 6-9; 2001, p. 29), os primeiros cemitérios surgiram, a partir do século

V, nas proximidades das igrejas, pois, enquanto os enterros dos nobres

eram feitos próximos dos altares, a grande maioria dos pobres era enter-

rada nos terrenos em volta das igrejas, dando origem aos cemitérios, que

se tornariam, posteriormente, o centro da vida social das cidades e, de-

pois, sobretudo no século XIX no Brasil, com os ideais higienicistas eu-

ropeus, normatizados como lugares dos enterramentos.

As relações ente vivos e mortos se deram e se dão essencialmente

no espaço de seus enterramentos, como vemos nos cemitérios em dia

de Finados, seja no meio urbano ou rural. Percebemos que o cemitério

visitado em São Pedro constitui-se em um espaço de encontro dos vi-

vos com os vivos e destes com seus mortos, como se percebe na fala de

uma mulher: “de manhã cedo, eu vim pra visitar os mortos e agora
[por volta das 10 horas] vim pra visitar os vivos, só assim pra
encontrar”  (Sujeito 3).

A observação direta dessas pessoas no dia de Finados nos mostrou os

significados que os cemitérios comportam em si, e significativamente nessa



290

especificidade cultural de São Pedro. Eles significam espaços sagrados, de

respeito, onde os chapéus ficavam do lado de fora. Locais de acenderem-se

as velas, realizarem suas orações, lembrarem-se dos que já morreram, reavi-

var a memória dos falecidos, sendo eles da mesma religião ou não.

Os cemitérios ainda podem ser reconhecidos como espaços de re-

presentações e de conservação das lembranças dos familiares, pois,

da mesma forma que um álbum de retratos, eles trazem aos visitan-

tes uma forma de materialização desses mortos que não devem ser

esquecidos, mas cuja lembrança deve ser transmitida aos filhos para

preservação da memória da família, enquanto oferecem aos vivos

um sentido de coesão, organização familiar e de fortalecimento de

laços (ROCHA, 1998, p. 86).

Essas características ficaram evidentes no dia de Finados por nós

acompanhado. Os relatos orais nos traziam nomes de pessoas, além de

apontarem, dentro do espaço do cemitério, as diferenciações através das

sepulturas. Muitas pessoas nos apontaram túmulos que não apresentam

cruzes por serem dos “crentes”, dizendo que eles também não tiveram

velas acesas em seus funerais.

Além disso, esses relatos evidenciaram aparições de “almas-pena-

das”, ou seja, espíritos de pessoas que não conseguiam “descansar” por

algum motivo; de pessoas que possuíam coisas pendentes, que não ocu-

pavam os seus espaços no mundo dos mortos.

Os católicos, no espaço do cemitério no dia de Finados e em outras

ocasiões da pesquisa, nos falaram, sobretudo, de duas aparições: a da

dona Maria e a do seu filho, o Porfírio. Ambos possuem algo em comum:

são membros de uma unidade religiosa não-católica na região, a Assem-

bléia de Deus; segundo eles, são os “crentes”. Eles andavam “aparecen-
do, não conseguiam sossego”, por não terem em seus funerais os ele-

mentos vela e cruz, pois “a religião não permite” (Sujeito 3).



291

CONSIDERAÇÕES FINAIS

São muitos os sentidos dados pelos indivíduos e grupos sociais aos

espaços que vivenciam, aonde produzem e reproduzem constantemen-

te. Qualquer estudo dos sentidos, das re-significações estabelecidas às

práticas dos espaços, seja em áreas rurais ou urbanas, deve levar em

consideração as lutas de representação e violências simbólicas (CHAR-

TIER, 2002, p. 81-100), como explicitadas nos indícios sobre os rituais

fúnebres em São Pedro de Joselândia, Pantanal de Barão de Melgaço.

Nessas condições, não podemos esperar que o universo simbólico seja

um todo coerente e unitário. Pelo contrário, as festas fúnebres analisadas

neste estudo se apresentaram como um conjunto fragmentado de normas

e valores, onde existem elementos provenientes de diferenciadas experi-

ências culturais e temporais, tanto de áreas rurais como urbanas, pelas

crenças religiosas, valores plurais dos percursos (MAGNANI, 2003, p. 30).

Os espaços são experimentados pelos indivíduos que transitam, rein-

ventam e ressignificam os ambientes urbanos e rurais, coexistindo diferenci-

adas formas de apropriação dos lugares. A comunidade de São Pedro é um

espaço constituído por essas redes de relações de forças estabelecidas pelos

indivíduos e grupos sociais5 , que possuem suas lógicas religiosas próprias,

importantes na sua visão de mundo, orientadoras de suas práticas sociais.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BARROS, Abílio Leite de. Gente Pantaneira. Crônicas de sua história. Rio de Janeiro:
Lacerda Editores, 1998.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A Festa dos mortos: uma breve visita. Boletim de An-
tropologia, Campinas, n. 2, p. 4-9, 1987.

CASTRO, Sueli Pereira. A festa santa na terra da parentalha: festeiros, herdeiros e
parentes. Sesmaria na Baixada Cuiabana. São Paulo, 2001. Tese (Doutorado em Antro-
pologia Social), FFLCH – USP, 2001.

CAMPOS, Cristina. Pantanal Mato-grossense: o semantismo das águas profundas.
Cuiabá: Entrelinhas, 2004.

5 Sobre essa discussão, cf. Certeau (1994), Deleuze (1988) e Foucault (1979).



292

CAMPOS FILHO, Luiz Vicente da Silva. Tradição e rupturas. Cuiabá: Entrelinhas, 2002.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 1994.

CHARTIER, Roger. À beira da falésia: a história entre certezas e inquietudes. Porto
Alegre: EDUFRGS, 2002.

COSTA, Maria de Fátima. Notícias de Xarayes: Pantanal entre os séculos XVI a XVIII.
São Paulo, 1997. Tese (Doutorado em História Social) – FFLCH – USP.

DEL PRIORE, Mary. Festas e utopias no Brasil Colonial. São Paulo: Brasiliense,
2000. (O caminho das utopias)

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 1988.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

IADANZA, Enaile do Espírito Santo. Produção camponesa nos pantanais de Mato
Grosso: estudo de comunidade de São Pedro, município de Barão de Melgaço. São
Paulo, 1993. Dissertação (Mestrado em Geografia) – USP.

LEITE, Mário Cezar Silva. Águas encantadas de Chacororé: natureza, cultura, paisa-
gens e mitos do Pantanal. Cuiabá: Cathedral Publicações, 2003.

LOUREIRO, Altair Macedo Lahud. A velhice, o tempo e a morte: subsídios para
possíveis avanços de estudo. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 2000.

MAGNANI, José Guilherme Cantor. Festa no pedaço: cultura popular e lazer na
cidade. 3. ed. São Paulo: Hucitec, 2003.

MARANHÃO, José Luiz de Sousa. O que é a morte. São Paulo: Brasiliense, 1985.
(Coleção Primeiros Passos).

MENDRAS, Henry. Sociedades camponesas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

MONTENEGRO, Antônio Torres. História oral e memória: a cultura popular revisi-
tada. 3. ed. São Paulo: Contexto, 2001. (Caminhos da História).

ROCHA, Maria Aparecida Borges de Barros. Negociando a morte: estudos de testa-
mentos, túmulos e epitáfios em Cuiabá no período de 1870 a 1889. Cuiabá, 1998.
Monografia (Especialização em Metodologia da Pesquisa em História), Departamento
de História – UFMT.

_____. Igrejas e cemitérios: as transformações nas práticas de enterramentos na cidade de
Cuiabá - 1850 a 1889. Cuiabá, 2001. Dissertação (Mestrado em História), ICHS – UFMT.

SILVA, Joana A. Fernandes e SILVA, Carolina Joana. No ritmo das águas do Panta-
nal. São Paulo: NUPAUB/USP, 1995.

SOUZA, Iara Lis Carvalho. Liturgia real: entre a permanência e o efêmero. In: JANCSÓ,
István; KANTOR, Íris (Orgs.). Festa. Cultura e sociabilidade na América portuguesa. v.
2. São Paulo: EDUSP/FAPESP/Imprensa Oficial, 2001. p. 545-566.


