
293

PÉ DE GARRAFA: UMA FACE DO ARQUÉTIPO
DO HOMEM SELVAGEM

Maria Cristina de Aguiar Campos11111

RESUMO: Pé de Garrafa é um ser lendário e misterioso, conhecido no sertão brasi-

leiro do Centro-Oeste ao Nordeste. Este artigo faz uma leitura simbólica desta

figura mítica a partir de dados compilados de fontes orais e escritas na Baixada

Cuiabana-MT e seu entorno, constelando-a no arquétipo do Homem Selvagem.

PALAVRAS-CHAVE: Pé de Garrafa, imaginário, arquétipo, cultura regional.

ABSTRACT: Pé de Garrafa is a lengendarian and mysterious being, known in the

Brazilian semi-arid region from northeast to middle west. This paper presents a

symbolic reading of this mythical figure based on verbal and written compiled

data obtained from sources at Baixada Cuiabana, state of Mato Grosso and its

surrounds, embellishing it into the archetype of Wild Man.

KEYWORDS: Pé de Garrafa, imaginary, archetype, regional culture.

1 Doutora em Educação, pela Universidade de São Paulo (USP); professora de Língua Portu-
guesa e Literatura Brasileira no Cefet-MT. E-mail: crisag05@hotmail.com.



294

INTRODUÇÃO

PÉ DE GARRAFA

Surgiu então à frente do mateiro

Um monstro fabuloso, horripilante;

Tinha o todo de um mono, mas gigante

No porte, pêlo hirsuto, olhar matreiro.

Vinha rasgando a mata tão ligeiro

Que fazia barulho impressionante;

Parecia um tufão, que nesse instante

Varresse as brenhas do sertão inteiro.

Quando o bicho avistou, com fúria intensa,

Daquela terra o audaz devassador,

A dentuça mostrou, pontuda, imensa,

E arregaçando a garra poderosa

Das mãos, pulou grunhindo. Mas, que horror!

Tinha um único pé a fera irosa

    Ulisses Cuiabano (1939)

Figura 1. Pé de Garrafa, de Marcelo Velasco.

Pé de Garrafa é um ser lendário e misterioso, conhecido no sertão

brasileiro em uma faixa que vai de Mato Grosso aos Estados do Piauí

e Maranhão, passando por Minas Gerais (CORSO, 2002, p. 141). Este

artigo faz uma leitura desta figura mítica a partir de dados compila-

Fonte: LOUREIRO, 2006.



295

dos de fontes orais e escritas, na Baixada Cuiabana2  e seu entorno.

Os relatos mais antigos coletados sobre o Pé de Garrafa remontam

ao extrativismo em Mato Grosso, no pós-guerra contra o Paraguai, quan-

do foi franqueada a navegação pela bacia do Prata, intensificando o co-

mércio. Liga-se à extração da poaia (Cephaeles ipecacuanha), também

conhecida como ipecacuanha ou ipeca, raiz de um pequeno arbusto rica

em emetina, substância que compõe medicamentos utilizados na cura

de coqueluche, bronquite e disenteria. Os índios da América do Sul já a

utilizavam e, no final do século XIX, as indústrias farmacêuticas européi-

as intensificaram sua importação. No Brasil, especialmente em Mato Gros-

so, Bahia, Espírito Santo, Pará e Amazonas, essa planta vicejava natural-

mente; a coleta desordenada praticamente provocou sua extinção e gerou

lendárias histórias, contadas por escravos e mateiros que se aventuraram

nas selvas oitocentistas.

Em Mato Grosso, era nativa em “extenso território situado entre as

bacias hidrográficas dos rios Paraguai e Guaporé, com destaque para a

região de Cáceres, Barra de Bugres, Tangará da Serra, Vila Bela e até

mesmo Cuiabá” (SIQUEIRA, 2002, p. 107). A poaia cresce em lugares

sombrios de matas densas e úmidas. Um de seus dispersores é o pássaro

aurinegro denominado, como seus coletores, ‘poaieiro’ (Lipaugus voci-
ferans), considerado auxiliar de quem buscava encontrar o arbusto nas

matas sombrias. O seu pio é interpretado “como sinal de aproximação

de sítios de concentração em reboleiras férteis. De mais a mais, alimen-

ta-se com a sua baga esbranquiçada, propiciando maior propagação da

espécie” (CORREA FILHO, 1975, p. 490).

A colheita da raiz era “feita pelos índios e pelos negros, escravos dos

fazendeiros da vizinhança, durante o ano todo, porém especialmente

2 A tradicional Baixada Cuiabana, ou Microrregião (MR 335) do Estado de Mato Grosso, compre-
endia oito municípios: Rosário Oeste, Acorizal, Várzea Grande, Cuiabá, Nossa Senhora do
Livramento, Santo Antônio de Leverger, Poconé e Barão de Melgaço (FUNDAÇÃO CÂNDIDO
RONDON, 1994, p. 9). Na atual classificação das microrregiões mato-grossenses presente no
Anuário Estatístico de Mato Grosso (2004, p. 37), o mapeamento é completamente distinto e
desconsidera a importância histórica e cultural do antigo mapeamento.



296

logo depois do tempo das chuvas”, principalmente “[...] na quadra chu-

vosa, de novembro a março, preferida para a safra, por se achar a terra

empapada e fofa, própria a ser facilmente esgaravatada a pontaços de

saracuá”3  (ibid., p. 489).

Semelhante ao seringueiro, o poaieiro enfrentava inúmeros perigos

na Mata da Poaia, na jornada que levava cerca de seis meses. Havia as

picadas de borrachudos, mutucas e mosquitos brancos, “astuciosos no

varar os mosqueteiros”; lambe-olhos, causadores de conjuntivites, entre

outros (ibid., p. 490). A atenção aos sons da mata era grande, pois qual-

quer descuido poderia ser fatal: cobras venenosas, onças traiçoeiras e o

temido Pé de Garrafa.

IMAGENS E NARRATIVAS SOBRE O PÉ DE GARRAFA

O historiador Virgílio Correa Filho (ibid., p. 492) assim descreve o Pé

de Garrafa no contexto da Mata da Poaia:

E ao entardecer [o poaieiro] apressa-se em tornar ao ponto central da

‘feitoria’, caso não o desnorteie o Pé de Garrafa, duende capaz de

acometer os mais destemidos mateiros.

Ninguém que o veja regressará assisado ao convívio dos amigos.

Todavia descrevem-se como unipedal mostrengo de aparência hu-

mana, que deixa rastro semelhante ao molde de fundo de garrafa.

Só se mostra aos predestinados a trágico fim.

Verificar-lhe as medonhas feições não será permitido a quem evite

perder o rumo do costumeiro abrigo.

Ainda que o lendário inimigo não consiga estreitá-lo de encontro ao

3 “Saraquá: pequena lança com ponta de metal pontiaguda semelhante a ponteiro de aço,
acabado em guatambu ou madeira de análoga resistência utilizada para afofar a terra onde se
ocultavam as raízes aneladas da ipeca; metida no solo, extraía com facilidade as raízes,
acompanhadas dos arbustos” (CORREA FILHO, 1975, p. 492). “Sapicuá: pequena sacola
de lona ou couro, onde eram colocadas as raízes. Bornal: bolsa ou sacola contendo água,
guaraná ralado e alimentos” (SIQUEIRA, 2002, p. 108).



297

seu peito cabeludo, para lhe sugar vorazmente os olhos e deixá-lo

estendido para pasto de famintos carniceiros, o poaieiro a quem apa-

reça não mais acertará o caminho do rancho.

Só os sezonáticos, no paroxismo dos acessos febris, conseguem vê-

lo impunemente, quando a realidade se lhes depara fantasticamente

colorida pelo delírio.

Figura 2. Poaieiro na feitoria, de Percy Lau.

Fonte: CORREA FILHO, 1975.



298

Câmara Cascudo (2002, 228-229) insere-o no Ciclo dos Monstros,

descrevendo-o assim:

O Pé de Garrafa é um ente misterioso que vive nas matas e capoei-

ras. Não o vêem ou o vêem rarissimamente. Ouvem sempre seus

gritos estrídulos ora amedrontadores ou tão familiares que os caça-

dores procuram-no, certos de tratar-se de um companheiro trans-

viado. E quanto mais rebuscam menos o grito lhes serve de guia,

pois, multiplicado em todas as direções, atordoa, desvaira, enlou-

quece. Os caçadores terminam perdidos ou voltam à casa depois

de luta áspera para reencontrar a estrada habitual. Sabem tratar-se

do Pé de Garrafa porque este deixa sua passagem assinalada por

um rastro redondo, profundo, lembrando perfeitamente um fundo

de garrafa. Supõem que o singular fantasma tenha as extremidades

circulares, maciças, fixando vestígios inconfundíveis. Vale Cabral,

um dos primeiros a estudar o Pé de Garrafa, disse-o natural do

Piauí, morando nas matas como o Caapora e devia ser de estatura

invulgar, a deduzir-se da pegada enorme que ficava na areia ou no

barro mole do massapé.

O Dr. Alípio de Miranda Ribeiro foi encontrar o Pé de Garrafa em

Jacobina, no Mato Grosso. Seu informante, Sebastião Alves Correia,

administrador da fazenda, fez uma descrição mais ou menos com-

pleta. O Pé de Garrafa ‘tem a figura dum homem; é completamente

cabeludo e só possui uma única perna, a qual termina em casco em

forma de fundo de garrafa’.

É uma variante do Mapinguari e do Capelobo. Grita, anda na mata e

tem o rastro circular. Não há informação se o Pé de Garrafa mata

para comer ou é inofensivo.

No início do século XX, Marien ([19--], p. 251-253) registrou um des-

ses “causos” típicos: o encontro de um poaieiro com o Pé-de-Garrafa:

Então, a conversa encaminhou-se sobre caçadas: caçadas de antas,



299

de onças, capivaras, ariranhas; caçadas e aventuras em que, depois

das onças, eterno pesadelo dos poaieiros, o assunto principal era o

lendário Pé de Garrafa. Quando chegaram aí, Brasilino pôs a cabeça

fora do mosquiteiro e perguntou:

— Afinal, quem é que já viu o Pé de Garrafa?

– Assim de perto, eu ainda não vi... — disse tio João. — Mas já ouvi

muitas vezes, aqui mesmo desta mata, quando andei por aqui sozi-

nho...

— Pois eu já vi, com estes olhos... — afirmou Chico Antônio, inter-

rompendo o velho.

— Então conte como foi isso, seu Chico... — pediu Brasilino, sen-

tando-se na rede.

— Foi assim... — começou o Chico, depois de tirar uma longa bafo-

rada do cigarro grosso. — Eu estava poiando perto do rio Branco,

com o meu cunhado Venâncio, que este seu Manelão conheceu muito,

não é?

— É pois... — confirmou Manelão.

– O sol já tinha virado, quando encontrei um fogão de poaia que era

ver um canteiro de alface, de tão verde e fechado que estava. Ah,

pessoal, fiquei tão entretido no serviço, arrancando poaia, que, quan-

do dei fé, já estava querendo escurecer. Lembrei do companheiro.

Gritei. Nada!...

— Ué, por que não chamou antes?... — perguntou tio João.

— Gritei mais alto... Tornei a gritar... Então o companheiro respon-

deu, meio longe... Andei um pouco e gritei outra vez. Logo, o com-

panheiro respondeu, já um pouco mais perto. Andando sempre, tor-

nei a gritar, e, desta vez, pelo grito dele o cunhado Venâncio já devia

estar perto, mas no lusco-fusco não vi nada. Então gritei mais uma

vez e... Ah! Pessoal, vocês não queiram saber!... Quando o enxer-

guei, ele vinha avançando, abrindo os braços peludos, e a goela ar-

reganhada...

— Vote!... — exclamaram diversas bocas ao mesmo tempo. — Ave

Maria!... Credo!...



300

Chico Antônio cuspiu, tossiu, e continuou:

— O bruto parecia um macacão preto, da minha altura, mas feio,

feio...

— Que nem você mesmo!... — aparteou tio João.

— Feio que nem o Anhangüera!... Então grudei no saraquá e avancei

nele. Eu estava com esta minha garruchinha no cinteiro. Mas, antes

que eu pudesse fazer qualquer coisa, o diabo do bicho agarrou no

ferrão do meu saraquá e danou a puxar com tanta força que eu não

podia largar a mão direita para arrancar a garrucha...

— E daí?...

— Daí... Puxa daqui, puxa dali, eu já estava suando, e o bruto bufava

e gania que era uma coisa pavorosa... Eu já não agüentava mais,

quando na última força sempre arranquei a minha garrucha e sape-

quei-lhe o fogo dentro da boca!... O danado deu um berro medonho

e carpiu no dedão, isto é, no pé, pois que o tal não tem dedão...

— Virge!... — disse Elídio, benzendo-se.

— Sim senhor!... — exclamou o Leriano, impressionado, abanando

a cabeça.

Ainda que fortemente presente nas antigas narrativas relacionadas à

Mata da Poaia, o Pé de Garrafa se caracteriza por ser uma entidade pro-

tetora das matas em geral, bastante temido, principalmente por caçado-

res. Segundo os depoimentos, possui poder sobre os ventos e certas plan-

tas, como alguns cipós e o pau de perdiz (Simarouba versicolor), nome

que os pantaneiros poconeanos atribuem ao fato de que, se o sujeito

estiver na mata e tocar nesta árvore, desnorteia-se e fica perdido, tornan-

do-se presa fácil do ‘bicho’, além de se associar à ave de nome homólo-

go – perdiz (Rhynchotus rufescens). Afirmam também que a pegada cir-

cular é uma estratégia para confundir as pessoas, uma vez que, só pelo

rastro, não se sabe que direção o bicho tomou.

Suas feições não são passíveis de descrição, uma vez que possui o

corpo todo coberto de pêlos, mas há quem afirme que seus olhos são

vermelhos, ou refletem no escuro um brilho avermelhado, o que evi-



301

dencia uma característica animal e noturna. As fontes orais demons-

tram um grande medo específico dessa cor relacionada ao olhar – ter-

ritório selvagem e agressivo.

O único lugar do corpo limpo de pêlos é o umbigo, seu calca-

nhar-de-aquiles, alvo fatal para ele. Dizem que tem os cabelos lon-

gos. Ao se sentir ameaçado, joga-os para a frente a fim de proteger o

umbigo, tornando-se então invulnerável, protegido pela massa de pêlos

escuros. Imita as vozes das pessoas e emite um som assustador, como

um “eco” indescritível, que também atordoa e confunde. Costuma

devorar os olhos e o cérebro de suas vítimas, após arrancar suas ca-

beças. Percebe-se que a maioria de suas estratégias de ataque dirige-

se contra a racionalidade.

Apesar de, em geral, apresentar a aparência identificada acima, pos-

sui uma fluidez que permite com que desapareça ou mude de estatura,

agigantando-se ou reduzindo-se, conforme a situação. É preciso não se

esquecer de que ele é um encantado4 , ou seja, um ser de outra dimensão.

Além do já relatado, dizem que seu corpo parece humano. Alguns já

viram o seu rastro e outros ouviram seu grito, assim descrito: “é um
bicho que dá um grito 20 quilômetros longe de você e, quando você
escuta, ele já está perto”. Além disso, “ele come gente e só pode
morrer acertando um tiro no seu umbigo”; “ele anda fazendo um
barulho e parece que arrasta um couro”; “aparece nas sextas-feiras
à meia-noite para quem é desobediente”;

dizem que é um homem alto, com um cocho na cabeça para

jogar dentro as pessoas que mata e, quando chega no lugar

onde acampa, faz uma caieira de fogo e, com 15 minutos, come

e sai para caçar mais; as pernas de garrafa são inquebráveis;

quando ele escuta o barulho de algum caçador, dá um assobio

4 Na cultura pantaneira, um lugar encantado é aquele onde o sobrenatural se manifesta, poden-
do, em certos casos, ser sinônimo de lugar assombrado. O adjetivo estende-se a bichos e
pessoas. Do mesmo modo, uma lenda se refere a experiências de caráter transcendental.



302

que estronda por toda a mata e o pobre, pensando que é seu

companheiro, vai chegando por perto. Quando o Pé de Garra-

fa o encontra, pega-o, mata-o, joga-o no cocho e vai-se embo-

ra, para comê-lo bem sossegado.

Câmara Cascudo (2002) aponta o Pé de Garrafa como uma variante

do Mapinguari e do Capelobo, e Corso (2002) conecta-o ao Berrador,

Caipora e Saci. Pode-se também associá-lo ao Lobisomem. Em Chapada

dos Guimarães-MT, às vezes, o Pé de Garrafa é identificado com o Troá5 ,

outro encantado que se conecta ao arquétipo do Homem Selvagem. Per-

cebe-se que há um extenso semantismo6 manifestado na confusão das

fontes orais, que ocorre freqüentemente: por exemplo, quando estão

contando uma história sobre o Pé de Garrafa, de repente, sem percebe-

rem, começam a falar do Lobisomem.

UMA PROPOSTA DE LEITURA SIMBÓLICA

Para quem se dedica aos estudos do imaginário, é importante le-

vantar os símbolos que se agregam num determinado semantismo ou

numa confluência deles, para então proceder a uma leitura, estabele-

cendo associações e escavando/identificando o arquétipo ou mito ao

qual se ligam. No caso, o Pé de Garrafa se relaciona ao arquétipo do

Homem Natural ou Selvagem, pertencente à esfera do campo magnéti-

co do masculino profundo (BLY, 1991), sob o poder ambivalente da

5 A aparência do Troá varia muito, conforme a localidade: é descrito como sinônimo de Pé de
Garrafa; ou como um grande bicho, peludo como um macaco, que quebra ruidosamente os
galhos das árvores na mata; ou como um pássaro gigantesco que vive em cavernas e locas
de pedra e só sai à noite, raramente visto, porém identificado pelo grito que “troa” nos
paredões de arenito de Chapada dos Guimarães; ou como “um toco de pau aveludado e
desgalhado, que da meia-noite em diante cumpre a sua triste e malfadada missão: andar se
arrastando pela escuridão das matas, provocando o sinistro ruído troá, troá, troá”
(RODRIGUES, 1985). Cf. também Marta Haug (1983, p. 50-51), que recolheu de fontes
orais em Chapada dos Guimarães várias descrições do Pé de Garrafa.

6 Segundo Durand (1989), semantismo é um pacote de significações.



303

Grande Mãe7. O Homem Selvagem é a porta para a rusticidade na natu-

reza, mas também se pode afirmar que ele é a própria natureza, ou o

protetor masculino da terra (ibid., p. 213).

Existe uma necessidade humana de ritos de iniciação que marcam

indelevelmente as mudanças psicológicas necessárias ao amadurecimen-

to. Hollis (1994, p. 23) afirma que “o rito é um movimento em e para a

profundidade. Os ritos não são inventados; são encontrados, descober-

tos, vivenciados e surgem a partir do encontro arquetípico com o pro-

fundo. O objetivo do ato simbólico que o rito encena é conduzir ou

retornar à experiência da profundidade”.

Para as mulheres é mais fácil, porque a menstruação (marca da pas-

sagem de menina para mulher) e a concepção (marca da passagem de

filha para mãe) levam-nas, biológica e naturalmente, a realizar esse per-

curso. Já com os homens é diferente, pois eles necessitam de sinaliza-

ções culturais para efetuarem essa passagem.

Nas sociedades tradicionais, por todo o mundo, as iniciações impli-

cam em duros testes aplicados nos meninos pelos anciãos, geralmente

com muita dor física, num contexto exclusivamente masculino. Os setê-

nios costumam marcar os ritos. Comentando sobre esse tema relaciona-

do à saga do herói, Campbell (ibid., p. 132) pondera:

Mas a estrutura e algo do sentido espiritual dessa aventura já podem

ser detectados na puberdade ou nos rituais de iniciação das primiti-

vas sociedades tribais, por meio dos quais uma criança é compelida

a desistir da sua infância e a se tornar um adulto – para morrer, dir-

se-ia, para a sua personalidade e psique infantis e retornar como

adulto responsável. E essa é uma transformação psicológica funda-

mental, pela qual todo indivíduo deve passar. Na infância, vivemos

sob a proteção ou a supervisão de alguém, entre os quatorze e os

7 Sobre questões relacionadas às iniciações masculinas, cf. Hollis (1997) e Bly (1991). Com
relação às iniciações femininas, cf. Estés (1999). Sobre a saga do herói, cf. Campbell (2000;
2001). Sobre a relação entre o arquétipo da Grande Mãe e a evolução da consciência, cf.
Neuman (1995; 2001).



304

vinte e um anos – e caso você se empenhe na obtenção de um título

universitário, isso pode prosseguir talvez até os trinta e cinco. Você

não é, em nenhum sentido, auto-responsável, um agente livre, mas

um dependente submisso, esperando e recebendo punições e re-

compensas. Evoluir dessa posição de imaturidade psicológica para a

coragem da auto-responsabilidade e a confiança exige morte e res-

surreição. Esse é o motivo básico do périplo universal do herói – ele

abandona determinada condição e encontra a fonte da vida, que o

conduz a uma condição mais rica e madura.

O homem urbano contemporâneo enfrenta sérios problemas pela

ausência das sinalizações que marcam as mudanças, do que decorre o

prolongamento de uma infância psicológica.

A importância histórica do arquétipo do Homem Selvagem para o

masculino é notória. Desde o Senhor dos Animais, na Pedra Lascada,

transformando-se em Xiva, Dioniso e Cernuno nos cultos agrários,

conserva e desenvolve a energia original. Bly (1991, p. 233) aponta

para os anos de 1.100 d. C., ou no século I a. C. – quando César

invadiu a Gália – o início de sua perseguição e repressão.

A partir da Idade Média, por influência da Igreja Católica, a presença

e os valores do Homem Selvagem – por se relacionarem aos cultos pa-

gãos da Grande Mãe – foram gradativamente sendo banidos, afogados

nos lagos, queimados nas fogueiras ou forçados ao exílio nas densas

matas ou profundos mares do inconsciente. Hoje, essa perseguição se

reflete numa assepsia corporal que se estende à natureza e ameaça a

vida na Terra: limpar é sinônimo de desmatar, de depilar. O Senhor dos

Animais “não contribui mais com sua umidade e energia para as nossas

religiões” (ibid., p. 233). No entanto, na literatura e imaginação popula-

res e também nos sonhos noturnos de cidadãos civilizados, ele é bastan-

te lembrado, evidenciado pela íntima relação com as matas, presença de

pêlos e agressividade.

A lenda do Pé de Garrafa se move na esfera da Grande Mãe inclusive

pela perda do membro inferior, o que pressupõe ferimentos e cicatrizes pro-



305

fundas que conduzem a um aprofundamento emocional e maior ligação

com a terra8. Um encontro com o lado negativo da Grande Mãe pode resul-

tar em morte ou cicatriz, no entanto é um caminho que conduz à sabedoria,

pois é necessário um ferimento profundo para se chegar à condição adulta.

Velhas tradições dizem que nenhum homem é adulto enquanto não se

tiver aberto à alma e ao espírito do mundo, e que essa abertura é feita

por uma ferida no lugar certo, no momento certo, na companhia certa.

A ferida permite que o espírito ou alma entre. James Hillman, referin-

do-se a Hans Castorp, personagem de A montanha mágica, e à mar-

cha tuberculosa em seu pulmão diz: ‘através do pequeno buraco des-

sa ferida, entra o imenso reino do espírito’ (ibid., p. 201).

Podem-se identificar, pelo menos, duas figuras míticas associadas ao Pé

de Garrafa: Hermes, pelas estratégias de confusão como armadilha nos ca-

minhos e fluidez na forma, e Dioniso, pelo aspecto selvagem. Sua lenda se

origina em um contexto pré-cristão, provavelmente xamânico, como atesta

o fragmento de um antigo conto de Francisco Brasileiro ([19--], p. 259-260):

[...] Os peões não gostavam dos índios. Não compreendiam o seu des-

caso em relação às obrigações que eles próprios haviam assumido

para viver naquela barreira. Aceitavam entretanto aquela convivência

do tempo das chuvas, dentro do princípio de hospitalidade daquele

pedaço de chão escuro, que recebia e abrigava quem fosse chegando.

Havia, contudo, uma forte razão para que o Coronel João Bento tra-

tasse com tanta consideração aqueles pobres bárbaros, remanescen-

tes da grande maloca que se erguia outrora na boca do Tarigara9. Era

por causa de Kie, o Bare: o feiticeiro do grupo.

8 Sobre estes símbolos relacionados à evolução da consciência humana, cf. Erich Neuman
(1995; 2001).

9 A etnia em questão é Bororo.



306

No tempo em que o Coronel o conhecera, Kie ainda não era Bare,

curandeiro e mágico, mas apenas um dos moços da maloca, sem

função especial. João Bento tinha nele o companheiro ideal para as

caçadas, as pescarias e para zagaiar as onças que perseguiam o gado.

Porém, quando certa vez Kie voltou, na entrada das águas, chegou

muito doente e tomado de profunda melancolia. Indagando do bom

companheiro o que lhe acontecera, veio a saber que ele estava ame-

drontado com o que ultimamente se passava consigo. Principiara a

ouvir vozes que o chamavam pelo nome de um modo tão estranho

que achava difícil não atender; via sombras de animais que não con-

seguia qualificar quais fossem e, da mesma forma, outros encanta-

mentos que o traziam sobremaneira sobressaltado e temeroso. Ele

supunha ser tudo aquilo prenúncio da sua iniciação como Bare. Ti-

nha muito medo daquelas coisas que não podia compreender e luta-

va para não aceitar seu destino. Todo aquele inverno Kie passou

adoentado. Diversos Bares de outras malocas vieram visitá-lo. Con-

tudo assim que as águas começaram a escoar, os bugres ganharam o

campo e Kie seguiu com eles. Passada aquela estação, na entrada

das chuvas, Kie retornou feito outro homem. Trazia o semblante se-

reno e uma certa compostura no olhar que infundia respeito. João

Bento percebeu que ele havia aceito seu destino. E uma tarde, senta-

dos no alto da ribanceira, olhando a chuva que caía ao longe, Kie lhe

segredou que já era Bare. Foi assim: depois daquelas alucinações e

das visitas que recebeu dos outros Bares, foi-lhe desaparecendo o

temor e resolveu aceitar o que lhe estivesse reservado. E num dia em

que estava dentro da mata ouviu um assobio que o chamava. Por

mais que procurasse, não lhe foi possível localizar o ponto de onde

partiam tais sinais. Continuou andando e em seguida ouviu distinta-

mente que o chamavam pelo nome, do alto de uma árvore. Para sua

surpresa, distinguiu entre o emaranhado da galharia um bugio que

se pôs a acenar-lhe com as mãos. O macaco lentamente começou a

descer da árvore e à medida que descia ia tomando vulto, ficando de

tamanho descomunal. Quando chegou ao chão era quase do dobro



307

da estatura de Kie. Então o guariba suavemente lhe disse que ele já

era Bare. Tomando-lhe o arco e as flechas, com facilidade os que-

brou aos pedacinhos, afirmando que daquele instante em diante não

precisaria de armas, pois sua missão seria a de quem aconselha,

cura e ampara. Novamente o bugio ganhou tronco acima e, à medi-

da que foi lentamente subindo, foi diminuindo de porte até que de

todo se sumiu nas mimosas folhas da grimpa.

Profusão de pêlos e emaranhado de galharias se associam, pois o

homem cabeludo sempre fica mantido na mata (ou no porão). Os siste-

mas mitológicos associam o cabelo ao instintivo, ao sexual e ao primiti-

vo. Culturalmente, os pêlos são vistos como sinônimo de animalidade e

se relacionam com uma sexualidade animal. Nota-se, a respeito disso, a

contemporânea interdição social aos pêlos, transformados em tabu: a

nudez é veiculada pela mídia, desde que devidamente depilada.

Os pêlos ou cabelos se associam à vida do animal selvagem, pela

caça ou domesticação, e por todas as formas de sangue quente animal:

representam a natureza apaixonada dos mamíferos: “irritabilidade, tem-

peramento fogoso, impulsividade passional, espontaneidade, emoções

explosivas, ferocidade leonina, ciúme felino” (BLY, 1991, p. 44). O volu-

me de pêlos à mostra sugere até que ponto os instintos foram sufocados

e a espontaneidade controlada.

O cabelo sugere excessos: “os pêlos de Enkidu, o Homem Natural babi-

lônico, ou de Pan, o Homem-bode, sugerem que o cabelo representa aquilo

que está além das fronteiras da civilização moderadora. Pan está fora das

cercas” (ibid., p. 44). Além disso, a imagem da garrafa no único pé pode

aludir à bebida inebriante que induz aos excessos, que também conduzem à

visão direta, a um tipo de sabedoria, afinal Dioniso é o cacho de uvas rasga-

do por mãos em aldeias gregas e lançado na tina do vinho, representando o

êxtase que pode vir de rasgar e ser rasgado. “O vinho extático só surge se o

cacho de uvas for rasgado, pisado, encerrado” (ibid., p. 208).

Os cabelos ainda sugerem pensamentos, pois brotam na cabeça dia

e noite, até quando se dorme. Neste sentido, representam a intuição, a



308

“[...] abundância de percepções, introvisões, pensamentos, ressentimen-

tos, imagens, fantasias que esperam e estão prontas a aparecer sempre

que estamos pensando em alguma coisa” (ibid., p. 45).

Outro mitema agregado ao Pé de Garrafa é o umbigo, caracterizado

pela ausência de pêlos e por ser o seu único ponto fraco. Visualmente, é

um alvo no meio do corpo. Segundo Chevalier e Gheerbrant (2001, p.

659-660), o umbigo – ônfalo – indica não apenas o centro da manifesta-

ção física, o microcosmo humano, mas é também o centro espiritual do

mundo, onde se faz uma concentração energética; sua imagem repre-

senta um retorno ao centro, por isso se torna o único ponto vulnerável

do Pé de Garrafa.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Com a derrubada implacável das matas e ocupação/exploração

obsessivas do ser humano de todos os espaços naturais no planeta, a

diversidade da vida se reduz, rapidamente. Por se circunscreverem

num hábitat que protegem e pelo qual são protegidas, lendas como a

do Pé de Garrafa desaparecem com elas. O Homem Selvagem vem

sendo rechaçado e forçado a submergir para o inconsciente. Como

parte integrante da natureza humana extremamente importante para

o equilíbrio psíquico, seu exílio acarreta sérios desequilíbrios no ho-

mem contemporâneo.

O questionamento/apelo de Gerard Manley Hopkins, apud Bly

(1991, p. 213), suscita uma reflexão importante acerca desta faceta

humana, atualmente forçada à latência, no entanto poderosa e dio-

nisíaca:

O que seria o mundo, se privado

Do que é úmido e selvagem? Deixem que existam,

Ah, deixem que existam, selvageria e umidade;

Que ainda vivam muito as ervas e o deserto.



309

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BRASILEIRO, Francisco. No Pantanal do Tarigara. In: RIEDEL, Diaulas (Org.). Históri-
as e paisagens do Brasil. As selvas e o Pantanal. Goiás e Mato Grosso. v. 10. São
Paulo: Cultrix, [19--]. p. 255-270.

CÂMARA CASCUDO, Luís da. Geografia dos mitos brasileiros. São Paulo: Global,
2002. 396 p.

CAMPBELL, Joseph.  O herói de mil faces. São Paulo: Cultrix/Pensamento, 2000.

_____. O poder do mito. 19. ed. São Paulo: Palas Athena, 2001.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Mitos, sonhos,
costumes, gestos, formas, figuras, cores, números. 16. ed. Rio de Janeiro: José Olym-
pio Editora, 2001. 996 p.

CORREA FILHO, Virgílio. Fazenda de gado no Pantanal mato-grossense. Docu-
mentário da vida rural n. 10. Rio de Janeiro: Ministério da Agricultura – Serviço de
Informação Agrícola, 1955.

_____. O poaieiro. In: IBGE. Tipos e aspectos do Brasil. Excertos da Revista Brasilei-
ra de Geografia. 10. ed. Rio de Janeiro: CNG, 1975, p. 489. p. 489-492.

CORSO, Mário. Monstruário. Inventário de entidades imaginárias e de mitos brasilei-
ros. Porto Alegre: Tomo Editorial, 2002. 176 p.

CUIABANO, Ulysses. Pé-de-Garrafa. Sete sonetos. Revista da Academia Mato-gros-
sense de Letras, a. 7, 1939.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário. Portugal: Editorial
Presença, 1989.

BLY, Robert.  João de Ferro. Rio de Janeiro: Editora Campus, 1991.

ESTÉS, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos. Mitos e histórias do
arquétipo da mulher selvagem. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 627 p.

FUNDAÇÃO DE PESQUISAS CÂNDIDO RONDON. Monografia municipal. Poco-
né. Cuiabá: [s.n.], 1984.

HAUG, Martha Johanna. Folclore em Chapada dos Guimarães-MT. Coleção Pes-
quisa. v. 1. São Paulo: Escola de Folclore/Secretaria de Estado de Cultura, 1983.

HOLLIS, James.  Sob a sombra de Saturno. A ferida e a cura dos homens. Coleção
Amor e Psiquê. São Paulo: Paulus, 1997. 186 p.

LOUREIRO, Roberto. Cultura mato-grossense. Cuiabá: Entrelinhas, 2006.

MARIEN, Alfredo. Era um poaieiro. In: RIEDEL, Diaulas (Org.). Histórias e paisa-
gens do Brasil. As selvas e o Pantanal. Goiás e Mato Grosso. v. 10. São Paulo:
Cultrix, [19--]. p. 233-254.



310

MATO GROSSO. SEPLAN. Anuário Estatístico de Mato Grosso 2004. Cuiabá: Cen-
tral de Texto, 2004.

NEUMANN, Eric. História da origem da consciência. São Paulo: Cultrix, 1995.

_____. A grande mãe. Um estudo fenomenológico da constituição feminina do in-
consciente. São Paulo: Cultrix, 2001. 536 p.

SIQUEIRA, Elizabeth M. História de Mato Grosso. Da ancestralidade aos dias atuais.
Cuiabá: Entrelinhas, 2002. 272 p.


