
53

DIFERENÇA ENTRE IDADES: A VELHA SOLTEIRONA 
E A VIÚVA ALEGRE NA SOCIEDADE PORTUGUESA 
DO ANTIGO REGIME

Gilian Evaristo França Silva1

RESUMO: Este artigo tece uma reflexão sobre as relações amorosas vivenciadas 

pelas senhoras solteiras ou viúvas, na sociedade portuguesa do Antigo Regime, 

com o intuito de problematizar a diferença entre idades numa relação conjugal, 

no século XVIII. Para tanto, realizou-se um levantamento e análise dos entre-

mezes produzidos no período que retratam a temática estudada.

PALAVRAS-CHAVE: Entremez, solteironas, viúvas, relação conjugal no século 

XVIII.

ABSTRACT: This article presents a reflection of relationships experienced by wid-

ows or unmarried women in the Portuguese society of the Ancient Regime, in 

order to discuss the difference between the ages in a marital relationship in the 

eighteenth century. Aiming at this purpose it was carried out a survey of the 

intermezzos produced during this period which reflects the studied themes. 

KEYWORDS: Intermezzos, spinsters, widows, married relationship in the eight-

eenth century.

1 Doutorando em História, pela Universidade Federal do Paraná (UFPR); professor de 
História do IFMT – Campus Cuiabá. E-mail: gilian.his@gmail.com.



54

CAMINHOS DO AMOR

A questão da diferença entre idades nas relações conjugais atravessa 

o tempo e está presente em variadas histórias. Lançamos nosso olhar para 

as relações amorosas estabelecidas pelas senhoras solteiras ou viúvas na 

sociedade portuguesa do século XVIII, através da análise de entremezes 

produzidos nesse período. Esse exercício possibilitará problematizar 

como a sociedade lusitana compreendia a diferença entre idades numa 

relação conjugal, sobretudo quando se tratava de uma mulher mais velha 

se relacionando com um homem jovem.

O levantamento de entremezes portugueses intentou mapear as pe-

ças que tratam da temática estudada2. Essa atividade seguiu a orientação 

teórico-metodológica da Análise do Discurso, a qual observa que os tex-

tos, sejam eles verbais ou não-verbais, não são neutros ou desprovidos 

de intenção. As diversas narrativas produzidas historicamente operam 

construções de mundos sociais, representativos de grupos, que, muitas 

vezes, são detentores de poderes políticos e econômicos (CERTEAU, 

2002; CHARTIER, 1988; 2002). O discurso manifestado nos entremezes 

construiu, portanto, uma visão social sobre as relações conjugais, des-

tacando o que era aceito ou reprovado socialmente.

Nesse sentido, o cotidiano é atravessado por discursos que norma-

tizam a vida dos indivíduos. Essas orientações de conduta e comporta-

mento constroem uma visão sobre a sociedade, processadas ao longo do 

tempo e de acordo com os interesses dos grupos detentores de poderes 

políticos, econômicos e sociais. Contudo, a análise dos entremezes lusi-

tanos não foi feita apenas considerando as estruturas e mecanismos que 

regulam, independentemente de qualquer influência objetiva, as relações 

sociais. Nenhum sistema normativo serve de explicação única para as 

trajetórias das sociedades humanas, eles não eliminam as possibilidades 

de escolhas conscientes e de resistências ou apropriações diferenciadas 

dos códigos de conduta gerais que orientam a vida social. Eles não po-

2 As fontes pesquisadas estão disponíveis na Biblioteca de Arte da Fundação Calouste 
Gulbenkian (FCG), através do endereço eletrônico: www.biblartepac.gulbenkian.pt.



55

dem ser considerados determinantes das condutas individuais, pois são 

diversas as apropriações possíveis das estruturas sociais.

O olhar para as relações conjugais estabelecidas por mulheres mais 

velhas, solteiras ou viúvas, com homens mais jovens nos apontam para 

essa negociação com as orientações de comportamentais mais gerais. 

Essas trajetórias femininas destoam do contexto, do aceito e do social-

mente aprovado. Os entremezes apresentam essas personagens familiares 

explicitando que elas estão presentes no cotidiano, que não são apenas 

figuras cômicas de encenações teatrais. 

O entremez era uma peça curta, jocosa e burlesca, geralmente colo-

cada entre os atos de uma comédia ou tragédia, a fim de conferir maior 

variedade ao espetáculo, para alegrar ou entreter a plateia. Não obstante, 

era um tipo de dramaturgia que, ao retratar cenas cotidianas da socie-

dade, tinha por objetivo um apelo mais abrangente a respeito de quem 

o assistia (BUDASZ, 2008).

Desde a Idade Média, o entremez era um termo que designava ori-

ginalmente breves divertimentos que ocorriam entre os pratos servidos 

em banquetes de festas cortesãs. No decorrer dos séculos, o termo 

passou a definir exclusivamente uma pequena representação de caráter 

burlesco, composta por canto e dança. No século XVIII, o entremez 

passou a designar peças curtas, de apenas um ato, que eram exibidas 

para entreter o público entre os atos de uma peça maior, e que tinha 

uma função didática, especialmente considerando o público para o qual 

era dirigido. No Brasil, as mensagens transmitidas nas peças eram dire-

cionadas para todos os grupos sociais, pois o entremez era o tipo mais 

popular, baseado na literatura de cordel, a única leitura a que muitas 

pessoas tinham acesso.

No teatro italiano dos séculos XV, XVI e XVII, chama-se “intermé-

dio” qualquer forma de representação introduzida entre um ato e outro 

do espetáculo. O termo, derivado de intermezzo, passou a substituí-lo 

precisamente a partir do século XVIII, época em que essas peças se 

tornaram mais definidas.

Em Portugal, a representação de entremezes é documentada, pelo 



56

menos, desde o século XV, na ocasião de muitas festas, como as realizadas 

em Évora, no ano de 1490, pela comemoração ao casamento do príncipe 

D. Afonso, filho de D. João II, com D. Isabel, filha dos reis católicos. No 

reino luso, mesmo presente em festas e celebrações reais, o entremez 

era também uma representação vincadamente popular pelos temas que 

adotava e pelo público a que se destinava.

No caso dos entremezes portugueses, as narrativas abordam variados 

personagens comuns no cotidiano, a exemplo das mulheres casadas ou 

solteiras. As histórias transmitiam ao povo uma pedagogia do comporta-

mento público, ao imprimir valoração ao comportamento dos indivíduos, 

mostrando o que era certo ou errado naquela sociedade (PITT-RIVERS, 

1988, p. 17-32), como aqui será problematizado no caso da chamada 

velha solteirona e da viúva alegre.

As figuras da velha solteirona e/ou da viúva alegre, presentes nas 

histórias cômicas dos entremezes, são definidas como mulheres mais 

velhas que contraíram relacionamento amoroso com um homem, ge-

ralmente mais novo. Essas mulheres mais velhas e solteiras não foram 

parar num convento, como era costumeiro no século XVIII. Lançaram-se 

muitos olhares sobre este tipo de mulher, o que nos aponta para uma 

análise sobre a resistência feminina diante da definição de lugares de 

clausura e recolhimento para aquelas que não contraíram casamento 

quando ainda eram jovens. O passar do tempo e da idade dessas mu-

lheres exigia um papel a se desempenhar: quando jovem, o de esposa 

e, quando senhora solteira ou viúva, o de freira ou recolhida no espaço 

do convento.

QUE NÃO SEJAM AS IDADES DIFERENTES

A diferença de idades entre o casal foi considerada e avaliada no An-

tigo Regime português. Na época, a idade igual ou próxima colaboraria 

para afeiçoar os corações. Caberia ao homem o cuidado de não se casar 

com mulheres mais velhas do que ele, pois o casamento, a união entre o 



57

homem e a mulher estaria relacionada ao processo de envelhecimento 

mútuo do casal. Ambos viveriam cada etapa do amadurecimento e enve-

lhecimento do corpo, zelando pela criação dos filhos e acompanhando 

o nascimento dos netos, o aumento da família (ANDRADA, 1944).

Os homens casados com mulheres mais velhas reproduziriam um 

comportamento desordenado, muitas vezes próprio da mocidade, fa-

zendo-os transformarem-se nuns peraltas. Os entremezes trazem muitos 

casos de jovens e até velhos peraltas, que se voltavam mais para uma 

vida social intensa, de participação em bailes, assembleias e outras ati-

vidades sociais. O ser peralta era desviar-se do controle, das normas de 

condutas sociais. Assim, a velha solteirona ou a viúva alegre seriam 

as responsáveis pelo envolvimento do marido peralta, geralmente mais 

jovem, em vários vícios, como das vidas noturnas intensas, dos muitos 

gastos financeiros e de uma sexualidade desenfreada (ibid.).

Os entremezes analisados trazem o personagem do jovem peralta. 

Nessas histórias, o principal objetivo almejado por ele era encontrar uma 

mulher mais velha e que fosse rica, que possuísse um significativo dote 

e, dessa forma, possibilitasse a ele uma vida de conforto e luxo. Quan-

do acontecia de encontrarem pela frente uma mulher rica mais velha, 

solteirona, ou mesmo viúva, era como se tivessem tirado a sorte grande, 

porque receberiam muitos mimos e cuidados.

As vantagens que eles enxergavam em relações conjugais esta-

belecidas com mulheres mais velhas e ricas eram muitas, até porque 

consideravam que era pouco o tempo de vida que restava para essas 

mulheres, por serem já idosas. Durante a aproximação entre o casal, 

a solteirona tratava logo de ganhar o coração do jovem com mimos e 

presentes, como relógios, chapéus, camisas e promessas de uma vida 

conjugal confortável.

Por terem esse tipo de comportamento, os entremezes abordam os 

peraltas como “maiores libertinos, homens sem fé e sem Lei” (LOPES, 

1989, p. 108-110). Eles são retratados tendo uma vida social intensa, 

em companhia de “meninas lindas e belas” que os fariam esquecerem 

suas esposas idosas e que já não atenderiam aos referenciais de beleza 



58

admirados socialmente: “[...] que se pode aspirar de um homem que só 

cuida em casquilharias, em farofias, em assembléias, fazendo par com 

essas senhoras nas modas, e no juízo, suas semelhantes, nada mais do 

que despresos, vícios [...]” (FCG, 1794). Essa conquista ganha inclusive 

o tom de divertimento, onde “não há divertimento melhor do que fingir 

amor a uma velha; se a paxorra não desampara um homem, tem a maior 

delícia que se pode imaginar (FCG, 1786).

A conquista do amor de uma mulher mais velha, e ainda mais se 

fosse rica, era considerada como um ato de virilidade masculina. O jogo 

de sedução posto em ação nesse processo leva o homem a usar toda a 

sua experiência e galanteio para envolver a mulher mais velha, o que é 

acompanhado pelo círculo de amizades masculinas do jovem peralta. 

Neste sentido, quando se efetivava o casamento do jovem peralta com 

a velha solteirona ou viúva, o coroamento da conquista acontecia e era 

explicitado nas sociabilidades masculinas.

A velha solteirona e a viúva alegre foram abordadas de variadas ma-

neiras nos entremezes, sobretudo com uma conotação depreciativa diante 

da reprovação social de suas relações conjugais com os homens mais 

jovens. Essas mulheres foram vistas como destoadas do comum, do con-

texto, pois estavam fora do espaço seguro do casamento ou do convento, 

dos lugares sociais geralmente ocupados pela maioria das mulheres na 

Época Moderna. Quando ricas, eram vistas como possuidoras de dotes 

atrativos e que serviriam de chamariz para homens interessados em seus 

bens. Os entremezes trazem muitas expressões pejorativas, depreciativas 

e desqualificadoras lançadas sobre essas mulheres:

Não é de loucura maior, o outro dia me fez rir com bom gosto, saiu do 

toucador com a cintura tão redonda como uma pipa, e diz-me com muita 

graça que admirasse a sua cintura de arame. Trazia os ombros cobertos 

com um lenço da moda, com cadilhos de palmo e meio, a cabeça era 

coberta com um chapéu bem semelhante ao das freiras, enfim, era uma 

figura recomendável, podia servir para um bom papel de comédia [...] 

(FCG, [17--]).



59

Geralmente, a depreciação é feita sobre os aspectos físicos dessas 

mulheres, sendo apresentadas como uma “[...] velhíssima figura, com 

uma barba trêmula, nojenta boca aonde se vê um triste e solitário 

dente, uma encarquilhada testa ornada de cabelos brancos. [...] Um 

corpo a tremer, dobrado sempre, qual o curvo arco, imagem que 

causará aborrecimento total” (FCG, [17--]).

A diferença de idades era evidenciada nas peças teatrais, com 

essas descrições pejorativas nos entremezes, apontando ao público 

a recusa desse tipo de relação social. Em outros relatos, os homens 

mais jovens aguardavam ansiosamente pela morte de sua esposa idosa, 

dizendo que viveriam o luto com muito gosto. Além disso, muitos se 

recusavam a sair com elas em espaços públicos, deixando-as reclusas 

no espaço doméstico, dizendo:

Vossa mercê é muito carunchosa e se eu a trouxesse comigo o que dirão 

meus amigos? Dirão certamente que asneira fez fulano? Em casar com uma 

carcaça? Devia estar doido, havendo tantas senhoras de bom gosto e belas, foi 

se entregar naquele sepo carunchoso; nada, nada, quero que me esteja metida 

em casa, tomara que ninguém sonhasse semelhante casamento. [...] Tem uns 

bons setenta no bucho, e ainda quer casar, ainda quer ter amores? Isto basta 

para ninguém lhe olhar para o encarquilhado focinho (FCG, [17--]).

As histórias dos entremezes, num tom moralizante, encenam a si-

tuação de cativeiro vivida por essas mulheres solteironas e/ou viúvas. 

O público logo identificaria esse tipo de relação como ruim, difícil, 

de muito sofrimento. Os finais das histórias dos entremezes apontam 

para uma moral a ser observada e seguida pelos espectadores e, com 

relação às diferenças de idades entre o casal, a reprovação social leva 

as personagens femininas retratadas a um fim de arrependimento e de 

recolhimento:

Que grande não foi a minha loucura, loucas mulheres do século, cuja 

idade se vê em maior aumento, tomai em mim exemplo, não vos aluci-



60

neis, entregando-vos a um bandalho, que só tem por brasão o nome de 

peralta. Se sois ricas, não depositeis em suas mãos o vosso dote. Se sois 

pobres, não vos sacrifiqueis no poder de um vadio, que depois zombará 

de vós, da vossa idade e não vos terá respeito. Conservai-vos isentas de 

semelhantes libertinos, que assim nunca experimentareis o que em mim 

observais (FCG, 1794).

Independentemente da situação econômica ou social, a diferença 

entre idades era vista como perigosa, devendo ser evitada. Por outro lado, 

quando o casamento ocorria, que as mulheres observassem a conduta 

do noivo para que não desenvolvessem uma relação inviável, pois da 

honra masculina dependia a feminina (MACFARLANE, 1990).

[...] pois muito bem podia não casar em semelhante idade, ou se casasse, ser 

com um homem de honra, juízo e probidade, e não com um vadio, e um 

peralta, que ainda há de vir o primeiro, que prove bem, semente foi esta 

que se espalhou pela terra que nunca deu bom fruto (FCG, 1786).

O discurso moralizante dos entremezes portugueses não ocultava a 

iniciativa de subversão feminina. Essas mulheres não eram apenas per-

sonagens femininas dos entremezes; elas estavam no cotidiano, no dia a 

dia da população lusitana. A experimentação dessas relações conjugais, 

marcadas pela presença das mulheres mais velhas que eram solteironas 

ou viúvas, era criticada e os relatos moralizantes almejavam alertar a 

população para os riscos possíveis que as mulheres vivenciariam:

Tomem neste caso exemplo as carunchosas velhas, que sem acordo sus-

piram por casar, sem se lembrarem da morte, que e só no que haviam 

de cuidar. Fujam dos peraltas, que eles o que querem é os belos vinténs 

para se divertirem e depois tratam as mulheres como meu amo me tratou 

a sua, e se ele se arrependeu, pois ser que aos vossos maridos lhe não 

suceda tal, mas antes vão a pior, fazendo-vos ir dar na sepultura, não vos 

casei, se não quereis por toda a vida viver em perpétuos desgostos. Vivam 



61

aborrecendo os vícios que felizes serão, gozem os dias que restam em 

gostosa liberdade, pois, fazendo o contrário, lhe fará quase sem padecer 

(FCG, [17--]).

A redenção feminina viria com o reconhecimento da culpa, do erro. 

Essas mulheres aceitariam, no final das histórias dos entremezes, os des-

tinos traçados para elas pela família e pela própria sociedade, ganhando, 

inclusive, um tom religioso nesse processo de arrependimento.

Eu reconheço meu erro, eu recebo por castigo da minha loucura este acaso, 

sou contente. E se até agora louca, e legalmente maldizia a vossa união, 

agora a louvo, aplaudo e desejara ser senhor do mundo inteiro para todo o 

dar aos meus filhos. O céu, o santo céu, abre os meus olhos, ele me ilumina 

e faz que eu risque da memória tantos e tantos efeitos que faziam ofuscar 

e denegrir os sólidos princípios úteis à minha vivenda. Eu mesma cheia de 

alegria rogo a mão suprema os ampare, os guie. E vos peço, meus caros 

filhos, que vivam em paz, desempenhando as obrigações do estado, que 

buscarão. Esta será a minha única consolação (FCG, 1790). 

Outra orientação social presente é a de que a mulher não devia ser 

mais rica que seu marido, porque isso faria com que a esposa adotasse 

o papel de liderança dentro do lar, tornado-a o marido na relação, numa 

inversão de papéis. Nessa situação, a mulher encher-se-ia de soberba e 

vaidade, sentindo-se superior ao homem. Dessa desordem, nasceriam 

ofensas à honra masculina. O homem prudente seria aquele que ob-

servasse os bons costumes de uma mulher, sua educação e respeito às 

determinações do pai ou do marido.

A idade equivalente afeiçoaria os corações do casal. Sendo assim, os 

homens deveriam tomar cuidado para não se casar com mulheres mais 

velhas do que eles, pois não envelheceriam juntos. Além disso, as mu-

lheres eram vistas como aquelas que envelheciam mais rápido. Quando 

as mulheres começassem a envelhecer, seus maridos, se fossem mais 

jovens, ficariam arriscados a maiores vícios.



62

A DESORDEM NO AMOR

Uma primeira personagem velha solteirona visitada por nós é dona 

Crespa3, de idade já avançada, que, depois de uma vida de solteira, re-

solveu se casar com Alberto, um homem mais jovem. Por ser uma mulher 

abastada, nobre, sua situação social chamou a atenção do jovem Alberto, 

com quem acabou se casando. Ele desfrutou de todos os privilégios que 

os bens de dona Crespa lhe proporcionaram. Foi às assembleias e bailes, 

sempre rodeado de jovens mulheres, em noites de diversão e lazer. Al-

berto era chamado de jovem peralta pelas pessoas que conviviam com 

o casal, pois pouco se importava com os limites dos gastos que realizava 

em suas noites boêmias, além de viver cometendo adultérios.

Dona Crespa é descrita como uma esposa triste e enclausurada, numa 

vida controlada e cerceada, conforme as decisões do jovem marido. Ela 

comia pouco e não podia sair de casa, tendo que prestar contas a ele de 

tudo o que fazia. Ela era submetida a várias humilhações pelo esposo, 

que ressaltava permanentemente o quanto era jovem, com muitos anos 

pela frente para aproveitar o que de melhor havia na vida, e que lhe 

interessavam apenas os bens da esposa.

Salafrario e Ladina são criados na casa de dona Crespa e Alberto. 

Eles vivenciam todos os sofrimentos que dona Crespa experimentava 

em seu casamento, servindo de confidentes de Crespa e Alberto em 

muitos momentos dessa história. Salafrario e Ladina se gostam e que-

rem se casar, objetivando ter uma vida conjugal diferente daquela de 

dona Crespa e Alberto, fazendo um contraponto com essa história de 

sofrimento conjugal.

A situação de dona Crespa só se alterou quando sua vizinha e amiga 

de infância, dona Guimar, denunciou os maus-tratos que ela experimen-

tava no casamento ao seu irmão, Leandro. Este ficou furioso ao saber da

3 Personagem principal do entremez: FCG – O cazamento de huma velha com hum 
peralta, e a má vida que ele lhe deu, Oficina de Domingos Gonçalves, século XVIII. 
Também são personagens desse entremez: Alberto; Ladina; Salafrario, o criado; Leandro, 
velho, irmão de dona Crespa; Guimar; e Alcaide.



63

vida que a irmã levava, culpando-a por tudo o que estava acontecendo, 

na medida em que não via felicidade em casamento com significativa 

diferença de idades.

Leandro resolveu punir o cunhado Alberto, denunciando-o ao Alcai-

de, diante inclusive dos gastos que ele realizava, de maneira incontrolável, 

dilapidando dos bens da família. Leandro e Alberto tiveram uma conversa 

tensa sobre a situação, enquanto dona Crespa rezava pela conversão e 

arrependimento do marido. Na iminência da prisão anunciada, eis que 

aconteceu um verdadeiro milagre: Alberto se viu arrependido de todos 

os males que causou à esposa e, convertido, pediu perdão. Dona Crespa 

e os outros acreditaram nessa mudança e Alberto prometeu ter uma vida 

comedida e controlada, junto com a esposa idosa.

Nossa segunda parada é sobre a história de uma viúva alegre in-

serida num triângulo amoroso, Corcumida – velha4, sua neta Delmira e 

Aurelio, explicitando também um conflito entre gerações. A personagem 

Corcumida – velha, central da história, era uma viúva que vivia com 

seus criados Lesbia e Merlim, e com sua neta Delmira. Corcumida zela-

va bastante pela educação de Delmira, que pouco saía de casa e vivia 

controlada pela avó. 

Corcumida conheceu um homem mais jovem, chamado Aurelio, por 

quem se apaixonou e queria se casar. Ao longo do tempo, foi enchendo 

de mimos seu amado, dando-lhe presentes e fazendo planos de amor 

conjugal. Porém, as visitas à Corcumida se mostraram tendo outra in-

tenção por parte de Aurelio, a de conquistar a jovem Delmira, neta de 

Corcumida. Delmira e Aurelio se apaixonaram, formando, dessa forma, 

um triângulo amoroso, com o envolvimento do jovem Aurelio com a 

neta e a avó. Essa situação mudou quando Corcumida flagrou Delmira 

e Aurelio juntos em sua casa, produzindo um clima de tensão familiar. A 

história se encerrou com o arrependimento de Corcumida em se envol-

ver com um homem mais novo, visto como inadequado socialmente. A 

4 Personagem principal do entremez: FCG – A grande desordem de huma velha com 
hum peralta, Oficina de Antonio Gomes, 1790. São também personagens dessa peça 
teatral: Delmira, Lesbia, Aurélio e Merlim.



64

avó abençoou o casal e prometeu dar todos os seus bens aos dois, para 

assim garantir a felicidade da neta.

O OLHAR DA SOCIEDADE PORTUGUESA

São muitos os sentidos atribuídos para a diferença de idades numa 

relação conjugal, presentes nos entremezes do século XVIII. As chamadas 

velha solteirona e viúva alegre evidenciavam a presença, no universo 

feminino, daquela mulher que não contraiu casamento ao longo da sua 

vida, lançando-se às sociabilidades afetivas, buscando um companheiro, 

um casamento5.

Essa situação despertava o interesse público, indo contra as orienta-

ções relativas às idades próprias para homens e mulheres se casarem ou 

até mesmo de maior autonomia de mulheres solteiras, que se recusavam 

a ir para os conventos. Essas mulheres, vistas como “viúvas alegres” ou 

“velhas namoradas” são expoentes de recusa à feroz clausura a que até 

então haviam estado condenadas (LOPES, 1989, p. 136). Os recolhi-

mentos ou conventos identificavam instituições femininas de reclusão, 

erguidas com fins devocionais, caritativos ou educacionais. Esses espaços 

eram os privilegiados para o envio das mulheres solteiras ou viúvas, cos-

tumeiramente considerados pelas famílias portuguesas nesse período.

Cabia então à mulher manter-se fechada na casa de seu pai ou 

na de seu marido. Quando solteira ou viúva, ela deveria permanecer 

recolhida no convento, pois, se se aventurasse a maiores espaços, irre-

mediavelmente perderia sua estima social. Na mentalidade da época, 

as mulheres eram confinadas a dois espaços, ambos claustrais: a casa 

familiar e o convento, que na realidade se correspondem perfeitamente. 

5 A figura da velha namorada pode ser percebida ainda nos seguintes entremezes: FCG – A 
Velha presumida, e o creado industrioso, produzido na Oficina de Francisco Borges 
de Sousa, 1792; FCG – O Ópio mais bem pregado a huma velha sabida, e a galhofa 
dos rapazes, produzido na Oficina de João Antonio Reis, 1794; FCG – As loucuras da 
velhice, produzido na Oficina de Domingos Gonçalves, 1786; e FCG – A velhice namo-
rada, Oficina de Mathias Jose Marques da Silva, 1843.



65

Neles, prevaleciam o silêncio, a austeridade, o trabalho e a dedicação, e 

só estes comportamentos conferiam às mulheres justificação existencial 

(LOPES, 1989, p. 25-37).

O casamento era o lugar social considerado adequado para a mulher, 

no Antigo Regime português. A mulher nascia para desempenhar este 

papel na sociedade, de esposa e filha, que deveria se sujeitar à domina-

ção do pai ou do marido. No século XVIII, o matrimônio foi considerado 

sacramento e passou a ser regulado pelo direito canônico. Antes disso, 

o que selava a união conjugal eram atos domésticos, resolvidos e tes-

temunhados por leigos. O objetivo da união do casal era a procriação, 

junção de famílias e acesso ou manutenção de um poder político, a 

exemplo do que acontecia nos casamentos entre membros de famílias 

de casas reais europeias.

No IV Concílio de Latrão (1215), o casamento se consolidou como 

indissolúvel e público; muito vagarosamente, iria substituir as práticas 

leigas. Nesse sentido, o sexo praticado pelo casal deveria se restringir 

à procriação. Cabe ainda ressaltar que o amor era dispensável entre os 

cônjuges, sobretudo se a união fosse carnal, profana.

Mesmo chancelado pela Igreja, o casamento permaneceu como um 

negócio familiar, um contrato que possuía redes de aliança e solidarie-

dade econômicas, políticas ou sociais entre famílias. Dentro do contexto 

da Contrarreforma, no século XVI, o Concílio de Trento (1545-1563) se 

esforçou para regulamentar o rito matrimonial e as relações familiares, 

subordinando-as às regras canônicas.

Nesse processo de regulamentação, eram muitas as exigências ins-

titucionais. Os noivos deveriam entrar com um processo eclesiástico 

comprovando, no mínimo através de testemunhas, terem sido batizados. 

Se viúvos, deveriam apresentar registro de óbito do cônjuge. Logo em 

seguida, o matrimônio era avisado em missas, para que a comunidade 

fosse consultada, no sentido de que pudesse observar e denunciar algum 

impedimento. Dentre os quesitos para se impedir uma união conjugal, 

destacam-se: a existência de parentesco até o quarto grau de consaguini-

dade; a existência de prévia promessa de casamento a outra pessoa, por 



66

parte de um dos noivos; a ocorrência de “cópula ilícita” com parente do 

outro até o segundo grau de consaguinidade; as relações de apadrinha-

mento, consideradas como “parentesco espiritual” impeditivo.

Era comum também conceder dotes aos filhos que se casavam na 

Época Moderna. Isso era mais frequente com as mulheres, em que o dote 

era transmitido através do matrimônio. O dote consistia basicamente de 

animais, escravos, moedas, terras e utensílios, investimento feito para que 

uma família se formasse. O termo “família” está ligado ao casamento, à 

consaguinidade e à coabitação, com pais e filhos que viviam na mesma 

casa. A família restringiu-se ao que se denomina “família conjugal ou 

nuclear”, em oposição a um passado que a pressupunha mais extensa. 

Por outro lado, o sentimento de pertencer a uma família ultrapassava os 

laços consaguíneos e se manifestava entre os parentes rituais e aliados, 

no entanto pressupunha a presença de um chefe, um pater familias. 

Quando o casamento não acontecia e a mulher ficava solteira, logo 

as famílias procuravam os recolhimentos ou conventos para que a honra 

dessa mulher não fosse manchada, e para que ela não significasse um 

atentado à ordem social resguardada, ou seja, a da família legitimada 

pelo sacramento do matrimônio cristão. Por outro lado, um homem podia 

também ser desonrado se viessem a público as atividades sexuais de sua 

filha, sobretudo se fosse solteirona. O matrimônio foi interiorizado pela 

sociedade portuguesa como um estado que garantia respeitabilidade, 

tanto a homens como a mulheres (LOPES, 1989, p. 25).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O comportamento público é uma questão do agir, da experiência do 

“eu” na diversidade (SENETT, 1988). Não era concebível, nessa sociedade 

de Antigo Regime, que a mulher saísse sozinha pelas ruas, sobretudo 

para as solteiras, que deveriam estar acompanhadas quando saíam para 

os espaços públicos. A mulher deveria viver recatada, gastar pouco 

e obedecer cegamente ao marido, que tinha por obrigação educá-la. 



67

Aquelas mulheres que insistissem em mostrar algumas partes nuas do 

seu corpo seriam condenadas ao fogo do inferno, cabendo aos pais e 

maridos controlar a maneira como elas se apresentariam em público.

Os entremezes analisados apresentam essas personagens femininas 

como mulheres que recusaram a viuvez e o espaço dos conventos, 

criando a oportunidade de uma nova relação amorosa. Contudo, esse 

comportamento é mostrado nessas histórias com a intenção de sua re-

provação, na medida em que esse tipo de produção teatral alcançava 

grandes camadas da população.

O teatro de entremez explicitava valores que deveriam ser observa-

dos pelas camadas da sociedade. Muitos enredos de peças publicadas 

na época apresentavam os personagens como tendo a intenção de 

fazer ações que eram reprovadas pela sociedade em que viviam. Um 

exemplo é o da mulher solteirona ou viúva, de idade já avançada, que 

não obedecia à família ao arrumar um namorado ou marido mais jovem. 

Essas personagens mencionadas, que ousaram desafiar as estruturas, se 

arrependiam, pediam perdão ao final das histórias e, assim, voltavam 

para a conduta padrão. 

REFERÊNCIAS 

ANDRADA, Diogo de Paiva. Casamento perfeito. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1944. 
(Prefácio e notas do Prof. Fidelino de Figueiredo.)

BUDASZ, Rogério. Teatro e música na América portuguesa. Curitiba: Deartes/
UFPR, 2008.

CERTEAU, Michel de. A escrita da História. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Uni-
versitária, 2002.

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Lisboa/Rio 
de Janeiro: Difel/Bertrand Brasil, 1988.

_____. À beira da falésia: a história entre certezas e inquietudes. Porto Alegre: 
EDUFRGS, 2002.

LOPES, Maria Antônia. Mulheres, espaço e sociabilidade. A transformação dos 



68

papéis femininos em Portugal à luz de fontes literárias (segunda metade do século 
XVIII). Lisboa: Livros Horizonte, 1989.

MACFARLANE, A. História do casamento e do amor; Inglaterra, 1300-1840. São 
Paulo: Cia. das Letras, 1990.

PITT-RIVERS, Julian. A doença da honra. In: CZECHOWSKY, Nicole. (Org.). A 
honra: imagem de si ou dom de si – um ideal equívoco. Porto Alegre: L&PM, 
1992. . p. 17-32.

SENETT, Richard. O declínio do homem público. São Paulo: Cia. das Letras, 
1988.

FONTES

FUNDAÇÃO CALOUSTE GULBENKIAN – FCG. A Velha presumida, e o creado 
industrioso, 1792. Produzido na Oficina de Francisco Borges de Sousa. Disponível 
em: <www.biblartepac.gulbenkian.pt>. Acesso em: 10 abr. 2011.

_____. O ópio mais bem pregado a huma velha sabida, e a galhofa dos ra-
pazes, 1794. Produzido na Oficina de João Antonio Reis. Disponível em: <www.
biblartepac.gulbenkian.pt>. Acesso em: 10 abr. 2011.

_____. A grande desordem de huma velha com hum peralta, 1790. Produzido 
na Oficina de Antonio Gomes. Disponível em: <www.biblartepac.gulbenkian.pt>. 
Acesso em: 10 abr. 2011.

_____. As loucuras da velhice, 1786. Produzido na Oficina de Domingos Gonçalves. 
Disponível em: <www.biblartepac.gulbenkian.pt>. Acesso em: 10 abr. 2011.

_____. A velhice namorada, 1843. Produzido na Oficina de Mathias Jose Marques 
da Silva. Disponível em: <www.biblartepac.gulbenkian.pt>. Acesso em: 10 abr. 
2011.

_____. O cazamento de huma velha com hum peralta, e a má vida que ele lhe 
deu, século XVIII. Produzido na Oficina de Domingos Gonçalves. Disponível em: 
<www.biblartepac.gulbenkian.pt>. Acesso em: 10 abr. 2011.


